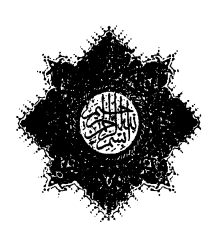


صَلَى البِّن نَحْتَمَالَتْ بِالزِيِّ فَالْفَالِّالِ الْمِنْ الْمُعَالِّلِا د.١٠٥٠ - ١٧٩ هـ. ق

المُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

تقییح تجمین دمند متیر محمد بسید خامندای







صَنْ وَالدِّبِن مُحَامَّدُ الشَّبِرِ ازَيِّ مُلاَّظُنُ لَاَلِهِ (۱۰۵۰-۱۷۱ هـ.ق)







بنياد حكمت اسلامي صدر! المظاهر الإلهيّة في اسرار العلوم الكماليّة تأليف: صدرالدّين محمّد شيرازي(ملاصدر!) تصحيح، تحقيق و مقدمه: سيد محمد خامنهاي چاپ اول، بهار ۱۳۷۸، ۲۰۰۰ نسخه

لیتوگرافی چاپ و صحافی: لکی سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی

نشانی: تهران، بزرگراه رسالت، روبروی ضلع شمالی مصلای بزرگ تهران، مجتمعامام خمینی(ره) ، بنیاد حکمت اسلامی صدرا ستاد برگزاری همایش جهانی بزرگداشت حکیم صدرالمتألهین(ره) صندوق پستی: ۱۵۸۷۵/۶۹۱۹ ، تلفر: ۲ و ۸۵۵۳۸۸۱ ، دورنگار: ۸۸۲۲۸۱۷

Email: Mullasadra@www.dci.co.ir home page:www.mullasadra.org

حق چاپ برای سیاه حکمت اسلامی صدرا محفوظ است.

## بممالله الحديم العليم

الحمدالة الذي خلق الخلق بقدرته الفائقة، و دبّر الأمر بحكمته المتعالية، و أنار العقول بشواهده الرسوبيّة، و عنده مفاتح الفيب لا يعلمها إلاّ مو. و خير الصلاه و السلام و أفضل التحيّات على سيّد الأنبياء و معلم الحكماء محمّد المصطفى ﷺ و على أهل بيته المعصومين و صحبه الصالحين وارشي الحكمة العرشية و مَشاهد المطهور الإلهية.

از دیرباز، سرزمین ایران گاهوارهٔ تمدن و قلمرو علم و حکمت بود که ظهور و طلوع آیین مقدس اسلام و تعالیم آزادیبخش و آزاده پرور آن، به این تمدن بالندهٔ بشری چهرهٔ بهتر و جمال بیشتر بخشید و در فروغ آن، درخت کهنسال حکمت و دانش برگ و بار تازه یافت و میوهٔ حیاتبخش و سعادتساز خود را به همهٔ جهانیان ارزانی داشت.

تاریخ تمدن بشری گواهی میدهد که همواره رشد و توسعهٔ علمی و فرهنگی و پویایی و شکوفایی فلسفه و علم و هنر و درخشش استعدادها همراه و در سایهٔ آزادی و از برکات استقلال بوده است؛ از اینرو پدیدهٔ بینظیر تاریخ معاصر، یعنی انقلاب پُرشکوه و کبیر اسلامی ایران، که آزادی و آزادگی را به این ملّت باز گردانید و افتخار استقلال و سرافرازی را نصیب این ملّت کرد، همزمان، به رشد و حرکت هلمی و توسعهٔ فرهنگی نیز یاری بسیار نمود. بدین لحاظ است که همایشهای پژوهشی فراوانی در این مدت برپاگردید و زمینههای مساعدی برای تحقیقات علمی و فلسفی و تصحیح و تهذیب و معرفی میراثهای کهن فرهنگی و تألیف کتب و ارائهٔ مقالات تحقیقی

### فراهم آمد.

یکی دیگر از عوامل مؤثر این شکوفایی و حرکت پرشتاب فلسفه و علم در ایران، شخصیت بیمثال بنیانگذار فقید جمهوری اسلامی ایران، حضرت آیتاللهٔ العظمیٰ امام خمینیﷺ بود که حاکمی حکیم و رهبری عارف و فرزانه، و فقیه و حقوقدانی برجسته بشمار میرفت؛ و این پدیده، یکبار دیگر اهمیت نقش حکمت و دانش رهبران را در حُسن اداره جامعه به اثبات رساند.

در کنار تحولات اجتماعی گستردهٔ دو دهه گذشتهٔ ایران ، که سبب فراهم آمدن زمینهٔ تحقیق و نشر دانش و بویژه علوم انسانی شد ، کوشش به عمل آمد تا غبار فراموشی از چهرهٔ بسیاری از بزرگان حکمت و دانش زدوده شود و علما و حکما و عرفا و شعرای بزرگ اسلامی و ایرانی در سایهٔ همایشهایی کوچک یا بزرگ به جامعهٔ ملی و بشری معرفی گردند.

در این میان ضرورت اقتضا داشت که شخصیت بزرگ و بیهمتایی همچون حکیم صدرالدین معقد شیرازی ملقب به مصدرالمتألهین، و مشهور به مملاصدراه نیز که فیلسوف، قرآن نعناس، مفسر، علامهٔ حدیثشناس و محدّث بزرگ اسلامی در قرن دهم و یازدهم هجری است . به جهانیان شناسانده شود و آثار بیمانند او با کاملترین و بهترین صورت تصحیح و مقدمهنگاری و پاورقی نویسی و ویرایش گردد و با چاپی شایسته در دسترس مشتاقان حکمت و تفسیر و حدیث و معارف اسلامی و بشری قرار گیرد.

#### 8 6 6

اهداف عالیهٔ فرهنگی و علمی و فرمان مقام معظم رهبری جمهوری اسلامی ایران، حضوت آیسالله سیّد علی خامنهای - دام ظله - بدین ضرورت جامهٔ عمل پوشانید و ستادی برای برگزاری همایش جهانی بزرگداشت حکیم نامور، ملاصدرا بریا گردید و گروههای بسیاری با شرکت اساتید حوزه و دانشگاه در رشتههای فلسفه و منطق و حدیث و تفسیر گرد هم آمدند و در کنار دهها فعالیت سازنده، مانند نشر مجلهٔ فلسفی، ارتباط با محافل علمی جهان از راه شبکههای رایانهای، انجام امور هنری، فراخوان مقالات در سطح جهان و چاپ و نشر آنها، ترجمه و معرفی کتب آن حکیم به زبانهای مشهور بیگانه و ترجمهٔ آن به زبان فارسی، و بسیاری کارهای ضروری دیگر برای برگزاری باشکوه و اثربخش این همایش، به کار تصحیح انتقادی کتب و رسائل صدرالمتألهین نیز اهتمام شد.

امتیازهای تصحیح انتقادی این ستاد در چند عنوان خلاصه میشود:

1. این کار با رعایت اصول تصحیح انتقادی و سازوارهای دقیق انجام گردیده است؛ اصولی که آیین نامه آن در همایشی کوچک به وسیلهٔ همین ستاد و با شرکت متخصصان و استادان تهیه شد، و می توان آن را معیار (استاندارد) تصحیح در کشور شمرد که با وجود کارایی لازم از شیوههای غربی نیز پیروی نکرده است.

۲. مایهٔ تصحیح متون در میان صدها جلد نسخهٔ خطی از بهترین و معتبرترین نسخ خطی فراهم گردیده است که برخی, بخط خود مؤلف یا بازماندگان او یا با تصحیح و مقابلهٔ آنها بوده، و برخی از این نسخ حتی در فهرستهای چاپ شدهٔ کتابخانههای عمومی هم دیده نشده و از طریق کتابخانههای شخصی بدست آمده است. در مرحلهٔ بعد، کار نسخه شناسی و درجه بندی و ارزیابی این نسخ در جلاحتی بتوسط کارشناسان فن به انجام رسید.

 ۲. کوشش شده است روش تصحیح، علامتگذاری، نوع و قلم حروف، کاغذ و قطع و جلد و صحافی تمام کتب و آثار این حکیم هماهنگ و به یک شکل باشد.

به این مرحله بیش از حد معمول تکیه شده است؛ و راجع به خصوصیات ظاهری کتب، مانند قطع و صفحهبندی و آرایش و جلد، و بویژه دربارهٔ گزینش حروف دقت بسیار گردیده، و با نظر کارشناسان امور چاپ و نشر کتاب، مدتی نسبتاً دراز بررسی به عمل آمده تا سرانجام حروف کنونی و سایر مشخصات کتاب حاضر به تصویب و اجرا رسیده است.

٤. ویراستاری یکی از امتیازات دوره معاصر است که این ستاد تلاش کرده است آن را بنجو شایستهای سازمان دهد و با هماهنگی نزدیک با مصحّحان محترم به انجام رساند؛ کتب وآثار مذکور پس از انجام تصحیح بتوسط محققان و اسانید حوزه و دانشگاه از صافی دو ویراستاری گذشته است، یکی ویرایش ادبی و دیگری علمی؛ که برای هماهنگ شدن روش کار در این زمینه نیز همایشی با شرکت متخصصان تشکیل شد تا بهترین، دقیقترین و سریعترین روشها فراهم وتدوین و تصویب و عملی گردد. البته در موارد معدودی بین ویراستاران ومصحّحان محترم در گزینش صحیحترین واژه یا عبارت اختلاف نظر وجود داشته که در چنین مواردی نظر مصحّحال اعمال شده است.

ه. نکتهٔ دیگری که در تصحیح و طبع و نشر کتب علمی در ایران تازگی دارد، تکیه بر فارسی

بودنِ مقدمه و پاورقیهاست، که نزد تمام ملل دیگر نیز معمولاً ملاک انتخاب زبان مقدمه و پاورقیها، زبان مآلی خود پاورقیها، زبان مآلی خود پاورقیها، زبان مآلی خود نویسندهٔ کتاب آن را به غیر زبان مآلی خود نوشته باشد. و بدور از تعصبهای زبانی و مآلی، این یک روش منطقی و قابل قبول بود که در عمل مورد پذیرش قرار گرفت.

جز این نکته که شیوه همگانی ملل بوده است. در بیشتر شیوههای تصحیح تلاش شده است که روشهای مورد نظر ابتکاری ما تابع سنن مذهبی و ملّی باشد و از تقلید بیمنطق دیگران پرهیز شود؛ از اینرو شیوهٔ تصحیح و درج پاورقیهای مربوط به نسخه بدلها نیز یک روش مستقل و دور از تقلید است.

 آ. تعداد نسخی که پایهٔ تصحیح قرار گرفته اند ده نسخه از بهترین و معتبر ترینها بوده و ذکر نسخ دیگر ضرورت نداشته است؛ و در صورتی که تعداد نسخ موجود کمتر از ده عدد بوده، به مقدار موجود توجه شده است.

#### . .

این ستاد خوشوفت است که می تواند با عرضهٔ کتب فلسفی، منطقی، قرآنی و حدیث حکیم عالیقدر صدرالمتألهین شیرازی، وی را به بهترین و کاملترین صورت ممکن و بشکلی بیسابقه به اندیشمندان و محققان جهان و ایران ـ ضمن معرفی برکات اسلام و خدمات دانشمندان ایرانی به حکمت، علم و تمدن جهان ـ بشناساند و گامی هر چند کوتاه در این میدان وسیع بردارد؛ و ضمن سپاس از توفیقات ربّانی، امیدوار است که این خدمت ناچیز، مرضی خداوند متعال و مقبول حضرت صاحب الأمر (علیهالسلام) و بسند اهل نظر باشد ـ إن شاءالله تعالی.

ستاد برگزاری همایش جهانی بزرگداشت حکیم صدرالمتألهین(ره)

# فهرست مطالب

| پنج ـ سیصد و شش                      | قدمة مصحّح .  |
|--------------------------------------|---------------|
| قلسفه هفت                            |               |
| حكىتنه                               | خاستگاه       |
| ت پیش از اسلام چهل و یک ـ دویست و دو | ۱. سیر حکم    |
|                                      | 1.1           |
| چهل و پذج                            | مغان          |
| رس پنجاه و نه                        | فيثاغورو      |
|                                      | 1.7           |
| يم مفتاد                             | يونان قد      |
| لمي هفتاد و پنج                      |               |
| انوس هفتاد و شش                      |               |
| اندروس هفتاد و هشت                   | أناكسيم       |
| س هفتاد و نه                         | هرقليتو       |
| وس هشتاد و هفت                       | كزنوفان       |
| س ئود                                |               |
| نود و پنج                            | ز <b>نون.</b> |
| ن تودو هفت                           | مليسوس        |

دو المظاهر الإلهيّة

| انباذوقلوس نود و نه                         |   |  |  |  |
|---------------------------------------------|---|--|--|--|
| ذيمقراطيس يكصدو دو                          |   |  |  |  |
| نرّه گرایان یکصد و پنج                      |   |  |  |  |
| آناکساغوراس یکمیدو شش                       |   |  |  |  |
| 1.7                                         |   |  |  |  |
| سوفسطائيان يكصد و جهاريه                    |   |  |  |  |
| سقراط حكيميكصد و نوزده                      |   |  |  |  |
| افلاطون يكمندو بيست و هفت                   |   |  |  |  |
| ارسطو يكمدو چهل و پنج                       |   |  |  |  |
| مکتب و آثار ارسطو یکصد و پنجاه و پههار      |   |  |  |  |
|                                             |   |  |  |  |
| ماجرای فلسفهٔ ارسطویی یکصد و شصت و هشت<br>م |   |  |  |  |
| كلبيان يكصدو هفتاد                          |   |  |  |  |
| دورهٔ یونانیگری یکصد و هفتاد و دو           |   |  |  |  |
| اپیکوریان یکصد و هفتاد و هفت                |   |  |  |  |
| رواقیان يكصد و هفتاد و هشت                  |   |  |  |  |
| شكَّاكان يكصد و هشتاد و سه                  |   |  |  |  |
| 1.8                                         |   |  |  |  |
| افلوطین یکصد و هشتاد و هشت                  |   |  |  |  |
| ۱. سیر حکمت پس از اسلام                     |   |  |  |  |
| 303 <u></u>                                 |   |  |  |  |
|                                             |   |  |  |  |
| کلام شیعی دویست و بیست<br>۱۰                |   |  |  |  |
| فلسفه در شیعه فلسفه در شیعه و بیست و سه     |   |  |  |  |
| باطنيگرايي شيعي و پنج                       |   |  |  |  |
| عرفان شیعی و تصوّف دویست و سی               |   |  |  |  |
| تصوّف دويست و سير و نه                      | , |  |  |  |

|                                                               | Y.Y                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دویست و چهل و پنج                                             | انتقال فلسفة اسلامي به اروپا                                                                                                                                                                                                                                                 |
| دویست و پنجاه و چهار                                          | نهضت ترجمه در اروپا                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                               | ۲,۳                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| دریست و پنجاه و نه                                            | تحوّل تاریخی فلسفه و مکتب شیراز                                                                                                                                                                                                                                              |
| دریست و شمنت و یک                                             | ملاصدرام                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| دریست و شصت و شش                                              | شاگردان                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| دویست و هفتاد                                                 | فرزندان                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| دویست و هفتاد و یک                                            | كتب و آثار                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| دویست و هفتاد و دو                                            | مكتب ملّاصدرا                                                                                                                                                                                                                                                                |
| دویست و نود و دو                                              | كتاب المظاهر الإلهيّة                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ع                                                             | توضيحى دربارة نسخهما و شيوة تصحيح                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| سیمندو هفت                                                    | تصاویر نسخهها                                                                                                                                                                                                                                                                |
| سیمندو هفت                                                    | تصاویر نسخهها                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 107_1                                                         | نمظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة<br>مقدّمة المصنّف                                                                                                                                                                                                                  |
| 107_1                                                         | نمظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة<br>مقدّمة المصنّف                                                                                                                                                                                                                  |
| 107_1<br>Y                                                    | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة<br>مقدّمة المصنّف                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۰۲-۱ ۲-۲۰۰۱ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰۰۰ ۲۰                      | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة<br>مقدّمة المصدّفمقدّمة الكتاب                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۵۳-۱ ۲ ۱۵۳-۱ ۲ ۲ ۱۵۳-۱ ۲ ۲ ۱ ۱ ۲ ۱ ۱ ۲ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة<br>مقدّمة المصدّف<br>مقدّمة الكتاب<br>الفنّ الأوّل: في الإشارة إلى معرفة المبدأ<br>المتربّبة                                                                                                                                        |
| ۱۵۳-۱<br>۲<br>الأقصى و الغاية القصوى و كيفيّة أضعاله<br>۱۱    | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة مقدّمة المصنّف مقدّمة الكتاب الفنّ الأوّل: في الإشارة إلى معرفة المبدأ المتربّبة                                                                                                                                                    |
| ۱۵۳-۱                                                         | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة مقدّمة المصنّف مقدّمة الكتابالفنّ الأُوّل: في الإشارة إلى معرفة المبدأ المتربّبة                                                                                                                                                    |
| ۱۵۳-۱ (-۱۵۳-۱ القصوى و كيفيّة أله عاله الكتاب الإلهيّ         | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة مقدّمة المصدّف مقدّمة الكتاب الفنّ الأوّل: في الإشارة إلى معرفة المبدأ المتظهر الأوّل: في الإشارة إلى عمدة مقالم المظهر الأوّل: في إلابتات وجوده (تعالم المظهر الثّاني: في إثبات وجوده (تعالم المظهر الثّاني: في إثبات وجوده (تعالم |
| ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱                         | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة مقدّمة المصنّف                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۵۳-۱ (-۱۵۳-۱ القصوى و كيفيّة أله عاله الكتاب الإلهيّ         | مظاهر الإلهيّة في أسرار العلوم الكماليّة مقدّمة المصدّف مقدّمة الكتاب                                                                                                                                                                                                        |

| المظهر السّابع: في حدوث العالم                             | ٦٤ |
|------------------------------------------------------------|----|
| المظهر الثَّامن: في كيفيَّة البدو و الإعادة                | ۷۱ |
| الفنَّ الظَّاني: في المباحث المتعلَّقة بالمعاد             |    |
| المظهر الأوَّل: في إثبات المعاد الجسمانيّ                  | ٨٥ |
| المظهر الثَّاني: في أنَّ الإنسان يُبعث بجميع قواه و جوارحه | 90 |
| المظهر الثَّالث: في حقيقة الموت                            |    |
| المظهر الرّابع: في ماهيّة القبر و عذابه و ثوابه ٥٠         |    |
| المقلهر الخامس: في البعث                                   |    |
| المظهر السَّادس: في الحشر                                  |    |
| المظهر الشابع: في الصّراط                                  |    |
| المغلهر الثَّامن: في نشر الصَّحائف و إبراز الكتب           | 11 |
| خاتمة: في أحوال تعرض يوم القيامة                           | 11 |
| فهرستهاه،                                                  |    |



# بسم الله المصيم العليم

## حكمت و فلسفه

می توان فلسفه را - که «حکمت» نیز نامیده می شود - همان دمعرفت» و شناخت بشری از هستیها دانست، و تقریباً در تمام تعریفهایی که از فلسفه یا حکمت شده است عنصر «علم به اعیان موجودات» یا «معرفت به موجود» آمده است - اگر چه در عناصر دیگر با هم برابر نیستند - ؛ زیرا فلسفه و حکمت چیزی جز راه بردن اندیشهٔ انسان برای شناخت جهان هستی نمی باشد، و فرقی که در اینجا هست در عمق بینشهاست، زیرا یکی با آن «اعیان موجودات» را «علی ما هی علیه فی نفس الأمر بقدر الطاقة البشریة» آمی خواهد، و دیگری آن را «معرفت وجود حق تعالی» می داند و اشیاء و اعیان دیگر را حکه اظلال وجود حقند - درسایهٔ ذات و صفات الهی می جوید.

در بینشی برتر، فلسفه یا حکمت نه تنها شناخت خداوند حق متعال یا وجود یا موجودات این جهان، که «کمال ثانی» ـ متمم کمال طبیعی ـ برای فیلسوف است؛ کمالی روحی و فکری از معرفت به حقایق موجودات بدست می آورد و نظامی همچون نظام

١) شناخت عين موجودات أنگونه كه در نفس الأمر هست، باندازة توان بشري.

هشت المظاهر الإلهيّة

آفرینش در درون خود میسازد و اعالمی صغیره در درون ااعالم کبیره بر پا میکند، که انباز و هماورد و همراه و هماهنگ او در صحنه هستی است. از اینجاست که میتوان گفت که تعریف فلسفه نیز مانند دیگر مسائل جهان انسانی، معمّا گونه و در پردهای از ابهام قرار دارد و اهر کسی از ظن خوده چیزی دربارهٔ آن میگوید.

صدرالمتألهين در اين كتاب ـ كه مقدمة آن را ميخوانيم ـ بجاى فلسفه، لفظ وحكمت، را بكار مي برد و آن را معموفت ذات حق و مرتبة وجود او و شناخت صفات و افعالش، المعربيف ميكند، كه شناخت كيفيت وجود و صدور موجودات ديگر نيز از آن بدست مي أيد؛ ولى در كتابهاى ديگر خود تعريف از حكمت و فلسفه را بگونهاى ديگر أورده است: يكجا آن را «استكمال النفس الإنسانية بمعرفة حقائق الموجودات على ما هي عليها و الحكم بوجودها تحقيقاً بالبراهين... بقدر الوسع الإنساني ....» أو در جاى ديگر: «نظم العالم نظاماً عقلياً على حسب الطاقة البشرية يحصل التشبه بالبارئ ـ تعالى .....» تعريف ميكند، و در جاى ديگر آن را همان «علم الهي» مي داند كه جز به شناخت اصل هستى يا «موجود مطلق» و عوارض ذاتية آن نمي يردازد. أ

همچنانکه دیدیم، «فلسفه» و «حکمت» را تسامحاً مترادف و به یک معنا بکار

۱) طالحكمة، التي هم معرفة نات الحقّ الأول و مرتبة وجوده و معرفة صفاته و أفعاله و أنّها كيف صدرت منه الموجودات في البدو و العود...». (المظاهر الإلهية)

٢) الأسفار الأربعة. ج ١. ص ٢٠

۳) همان.

٤) همان. ص ٢٤. تعریف فلسفه نیز حسب دو بینش مکتب اشراقی و مشائی با یکدیگر فرق میکند. حکمای اشراقی آن را انطباق عالم صغیر با عالم کبیر می دانستند: تصیرورة الإنسان عالماً عقلیاً مضاهیاً للعالم العینی» و از فیثاغورس نقل شده که فیلسوفی که درباره کوسموس (Cosmos) تأمل می نماید در روح خود کوسموس می شود. گاهی حکمت را همان دشبه به خداء تعریف می نمودند. (ر. ک: تاریخ فلسفهٔ یونان، گاتری، ج۲، ص ۱۱۸، (فارسی).

مقذمة مصخع

می برند و ملاصدرا نیز آن را گاهی «فلسفه» و گاهی حکمت نامیده است، امّا با تأمل می برند و ملاصدرا نیز آن را گاهی «فلسفه» مصدر مجعول یا اسمی است مشتق از کلمهٔ یونانی «فیلوسوفیا» (بمعنای دوستدار حکمت)؛ و «حکمت» در زبان عرب بمعنای اتقان در عمل و باز داشتن از کجروی است، و در اصطلاح، به دانش خاص ـ فلسفه ـ گفته می شود، زیرا فلسفهٔ واقعی بازدارندهٔ انسان از تاریکی جهل و کجروی و گمراهی است. ا

با این اعتبار در حکمت، دو عنصر علم و عمل (یا پندار و کردار) هر دو، نهفته است؛ علم برای عمل و یک زندگانی انسانی، و عمل برای صیقل دادن دل و جان، و شناخت بهتر خود و جهان و آفریدگار آن.

از آنرو که در حکمت، اتقان و استواری نهفته است، نمیتوان به هر اندیشه و شناخت زودگذر و هر برداشت و بینش بیپایه و سست بنیاد نام حکمت داد، یا هر رفتار پر خطا و خطر را حکیمانه و حکمت آمیز دانست، و این همان فرق میان نام حکمت با فلسفه است. بنابراین نکته، ما نیز نام حکمت را بر لفظ فلسفه برمیگزینیم و برآنیم که در ایران باستان نیز پراین دانش، نامی همارز حکمت میدادهاند، همان که بعدها در یونانی به کلمهٔ سوفیاه برگشته و ترجمه شده است.

### خاستگاه حکمت

برای یافتن ریشهٔ تاریخی حکمت ـ یا همان تاریخ فلسفه ـ دو دسته منابع وجود

۱) براي ديدن تعاريف حكمت ر.ك: الأسفار الأربعة، ج ٣، ص ٥١٤، و ج ٤، ص ١١٦.

۲) ممکن است نام پارسی آن اجاویدان خرده و یا مانند و نزدیک به آن بوده، ولی شیخ اشراق از آن به اخمیرهٔ ازلی، و ملاصدرا به شعلهٔ ملکوتی، تعبیر میکند، که مقصود همان حکمت دیرینهٔ ایرانی است.

دارد: اول، منابع دینی، مانند کتب آسمانی و گفتار بزرگان دین و حکمت. دوم، تواریخ معروف و باستانشناسی و منابع علمی دیگر.

اگر از برخی نوشتارهای متعصبانهای که در دو سه قرن اخیر در اروپا و غرب نوشته شده بگذریم، که کوشش بر آن داشتهاند که فلسفه را زاییدهٔ یونان بدانند و آن را جوششی معجزه آسا یا حتی معجزهای تاریخی وانمود نمایند، تمام مدارک معتبر و نیمه معتبر نشان می دهد که حکمت و فلسفه ـ حتی بمعنای عام آن (که شامل تمام علوم اصلی مانند ریاضیات، نجوم، پزشکی و علوم طبیعی می شود) ـ پیشینهای بسیار قدیم و ریشه ای دیرینه در تاریخ بشر دارند.

کتب آسمانی و ادیان و ادبیات دینی میگویند که حکمت و علوم و فنون، در حد نیازهای اولیهٔ بشر، همراه با پیامبران بدست بشر رسیده است. روایات دینی گویای آن است که آموزگار نخستین بشر، آدم و نوادگان او ـ همچون ادریس و برخی دیگر ـ بودهاند و هرمس که پدر فلسفه نامیده شده همان ادریس پیامبر است.

قرآن مجید، آدم ابوالبشر را دانش آموزی معرفی میکند که در پیشگاه معلم نخستین ـ یعنی خداوند متعال ـ درس «اسماء» را فراگرفته است و در آیه: ﴿ وَ عَلَّمَ آدَمَ الأسماء كُلُّها ثُمُّ عَرَضَهُمْ عَلَى المَلائِكةِ...﴾ الأسماء كُلُّها ثُمُّ عَرَضَهُمْ عَلَى المَلائِكةِ...﴾

صریحاً بیان میکند که آدم، رموز اصلی معرفت و کلید علم و حکمت (با چیزی بسیار مهم و سرنوشتساز) را در آغاز خلقت خود، از پروردگار متعال آموخته و فراگرفته و بسبب آن دانش، بر فرشتگان برتری و سروری یافته و در آزمایش سرافراز گردیده است.

این حقیقت همواره در میان حکما و علما و مورخان مسلمان معروف و مسلّم بوده و برخی مانند ابوحاتم رازی کتاب أعلام النبوة را برای اثبات آن نوشتهاند. از جمله

١) سورة بقره، أيه ٣١ (و يه أدم همة اسماء را أموخت، سپس أنها را به ملائكه نشان داد...)

سهروردی شیخ اشراق در مقدمهٔ کتاب حکمهٔ الإشراق در این باره می گوید: گمان مبرید که حکمت پیش از پیشینیان نبوده، بلکه جهان هرگز از حکمت و حکیم خالی نبوده و نخواهد بود:

و لا تظنّ أنّ الحكمة في هذه المدة القريبة كانت، لاغير؛ بل العالَم ما خلا قطّ عن الحكمة و عن شخص قائم بها عنده الحجج و البيّنات، و هو خليفة اللّه في أرضه؛ و هكذا يكرن، ما دامت السماوات و الأرض. و الاختلاف بين منقدّمي الحكماء و متأخّريهم إنّما هو في الألفاظ و اختلاف عاداتهم في التصريح و التعريض...\

و نیز مورخی مشهور در این باره چنین میگوید:

در تأیید این مدّعا و برای گریز از تطویل به گفتاری از صدرالمتألهین بسنده میکنیم. وی در این باره چنین میگوید:

اعلم انّ الحكمة نشأت أولاً من آدم صفي الله، و عن ذريته شيث و هرمس -أعني إدريس ـ و عن نوح؛ لأنّ العالَم ما خلا قطّ عن شخص يقوم به علم التوحيد و المعاد و أنّ هرمس الأعظم هو الذي نشرها في الأقاليم و البلاد،

۱) حكمة الاشراق، شهاب الدين سهروردي، ص ۱۱.

٢) تاريخ الحكماء، ففطي، ص١.

دوازده المظاهر الإلهيّة

و أظهرها و أفاضها على العباد، و هو أبوالحكماء و علّامة العلماء؛ أشركنا اللّه في صالح دعائه. و أمّا الروم و يونان، فلم يكن الحكمة فيهم قديمة، و إنّما كانت علومهم أولاً الخطب و الرسائل و النجوم و الأشعار... أ

و در جای دیگری میگوید:

و أمّا الروم و يونان، فلم يكن المكمة فيهم قديمة ... حتَّى بعث إبراهيم ـ عليه السلام ـ و علّمهم علم التوحيد. و ذكر في التاريخ أنّ أوّل من تفلسف منهم إلي اليونانيّين إ ثالس الملطي و لهم سمّيت الفلسفة إفلسفة إ: و كان قد تفلسف بمصر و قدم الى ملطية و هو شيخ كبير نشر حكمته ... و كان بعده أنكساغورس الملطي و أنكسيمانس الملطي، ثمّ نشأ بعد هؤلاء أنباذقلس و فيناغورس و سقراط و أفلاطن ...

فإنّ أولئك الأساطين من أعاظم الحكماء الأولين، المقتبسين أنوار على على مم من مشكاة نبوّة الأنبياء الماضين و أهل السفارة الإلهيين كهرمس المسمى بر «والد الحكماء» للم و أناس و أنكسيمانس و آغاثاذيمون و أنباذقلس و فيثاغورس و سقراط..."

بنابر اُنچه گذشت، حکمت همزاد بشر است و عمری بدرازای عمر بشر دارد؛ نکتهٔ مهم آنکه میتوان دانست که تعریف بشر از حکمت جدا نیست، بشر بدون حکمت نمی تواند و نباید زندگی کند.

000

دستهٔ دوم از منابع و مدارک فلسفهٔ باستانی و تاریخ اَن، کتب تاریخ و مدارک

١) رسالة في الحدوث، ملاصدرا، ص١٥٣.

۲) همان، ص۱۵۳-۱۵٤.

علمی و باستانشناسی است. این منابع را میتوان بر دو دسته تقسیم نمود: یکی تواریخی کمه پسیش از مسیح یا چند قرن پس از آن نوشته شده است، مانند هرودوتوس (هرودوت) و گزنفون و توسیدید و... دیگر کتب معاصرین غربی و یا نزدیک به قرن حاضر و کتابهایی که بنام تاریخ فلسفه یا تاریخ فلاسفه نوشتهاند.

مدارک قدیمی، و حتی نوشتهٔ برخی از محققان غربی معاصر که غرضورزی

نداشتهاند، همه منصفانه از حقایق تاریخی سخن گفته و ثابت نمودهاند که پیش از آنکه در سرزمین یونان چیزی بنام فلسفه و علوم دیگر وجود داشته باشد در مشرق (ایران و بابل) و مصر و لبنان (فنیقیه) و حتی جزایر سیسیل (صقلیه) و کِرِت، تمدنی پر فروغ پرتوافکن بوده و فلسفه و علومی همچون نجوم و ریاضیات و فیزیک وجود داشته است. اما در این میان، گروهی از مورخان فلسفه و تاریخ علوم نیز هستند که هریک بگونهای کوشش دارند حقایق تاریخی را مسخ کنند و چنین وانمود سازند که جهان، دورانی دراز در تاریکی جهل و در باتلاق توخش فرو رفته بوده تا آنکه ناگهان معجزهای روی داده و در نقطهای از جهان ـ یعنی یونان (و در واقع در اروپا) ـ گروهی نابغه پدید آمدهاند که چهرهٔ جهان را بکلی دگرگون ساخته و برای نخستین بار پایههای فلسفه و علوم دیگر را بنیاد نهاده و کاخ عظیم حکمت و دانش را بنا کرده و تمدن را به بشریت هدیه نمودهاند.

از اینرو شایسته میدانیم که در اینجا گوشهای از بررسی و نگاه خود را بر این پدیده تاریخ نویسی بیندازیم و به کار کسانی که دیده بر حقایق تـاریخی میبندند و پسند خاطر و خواستهٔ دل خود را، بجای واقعیات جهان بر میگزینند، بپردازیم.

همانگونه که گفتیم، این دسته برغم مدارک تاریخی بسیار، اصرار بر آن دارند که حکمت و دانش همه از یونان برخاسته و یونان وامدار ملّت یا تمدّنی دیگر نیست: و در پاسخ و حل این مشکل که «چگونه آن انفجار ناگهانی علم و حکمت با آن عرض و عمق در شهر آتن یا سرزمین کوچک یونان و در میان جماعتی اندک روی داده؟ عمیگویند که نبوغ و استعداد شگرف آن مردم چنین ثمری داشته است.

این برداشت و پدیدهٔ تاریخ نویسی را، که می توان یک نهضت مسخ تاریخ دانست، بیشتر از قرن اخیر در اروپا آغاز شد؛ آنجا که سیاستهای جهانگیری و استثماری برخی از حکومتهای اروپایی و حضور آنان در شرق دور و نزدیک و میانه، آنان را با تمدنها و فرهنگهای دیرینه و ژرفی همچون ایران و هند و چین و مصر و بابل آشنا ساخت و پذیرش این تمدنهای دیرینه برای مللی که نو کیسهٔ تمدن بودند، بمعنای شکست در عرصهٔ فرهنگ و تمدنها بود. از اینرو به نوشته و گفتهٔ مورخان پیشین اروپایی و برخی از شرق شناسان و محققان بی تعصب پشت کردند، ولی چون جای انکار آن تمدنهای باستانی مشرق نبود، کوشیدند تا ثابت کنند که یونان گهواره همه آن تمدنهاست و ملل مشرق، همه در حکمت و علوم، فرزندان و وارثان فلاسفه و دانشمندان یونانی می باشند.

یکی از مورخان این گروه در کتابی که دربارهٔ فلسفهٔ یونان نگاشته چنین مینویسد:

... در زمان شکوفا شدن مدنیّت اسکندریه ... این عقیده میان مردمان منتشر گشته بود که مخاستگاه فلسفه یونان، مشرق زمین است. نومینوس (قرن دوم مسیحی) از پیشتازان حکمت نو افلاطونی، آن عقیدهٔ عام را چنین بیان میکرد که افلاطون موسای یونانی زبان بوده است.

مورخان دوران جدید این عقیده را نپذیرفتهاند؛ فقط برخی نظیر

گلادیش (Gladisch) و رُت (Roth) اعتقاد به وجود منشأ شرقی را برای فلسفهٔ یونان از سرگرفتهاند... ولی این عقیده بکلی منسوخ گشته است. تنها قوم باستانی که همچون یونانیان حکمتی داشته قوم هند بوده است(...) و می توان چنین اندیشید که فلسفهٔ هند از حکمت یونان سرچشمه گرفته است.

این مؤلف در اینجا دانسته یا ندانسته و از روی ناآگاهی به تاریخ، از ایران و بابل و مصر نام نبرده و حتی به تحقیر اصل فلسفهٔ آنان که همان «حکمت مشرقیه» است پرداخته و میگوید:

بطور کلی، اندیشهٔ شرقی هر وقت خواسته است حقیقت جهان را بیان کند به اساطیر دست یازیده و (...) نخستین بار در یونان بوده که مردانی بزرگ از شیوهٔ مرسوم تفکر بریدهاند و انجمنهای مذهبی را به مکتب و مدرسه تبدیل کردهاند.

در اینجا میتوان پرسید که: آیا خداشناسی یونان تحت تأثیر خداشناسی مشرق زمین قرار گرفته است؟ گلادیش میپنداشت که الهیات یونان از همان آغاز تحت تأثیر شرق قرار گرفته است و از این راه بود که فلسفهٔ یونان نیز از خاور زمین متأثر شده است. امّا این عقیده هم امروزه منسوخ گشته است.

امروز عقیدهٔ حاکم این است که: اندیشهٔ یونان در برابر فکر شرقی استقلال تام دارد و ذاتاً مخلوق ذهن مردم آن مرز و بوم است. چکیدهٔ این عقیده را محمیرتس از کتاب یک محقق انگلیسی گرفته است که: «سعادت کشف اصل و قاعده ترقی از آن قومی است کوچک و آن قوم

شانزده المظاهر الإلهية

یونانی است. بجز قوای بیشعور طبیعت، هیچ چیز در جهان نمی یابید که از یونان برنخاسته باشده(!)

این مؤلف بدنبال نقل آن گفتارها میافزاید:

ما اگرچه با این عقیده کاملاً همداستانیم، در عین حال می پنداریم که بخلاف نظر برخی مورخان، آن را با قاطعیت کمتری می توان اظهار داشت. بی آنکه بخواهیم در اصالت عمقی اندیشهٔ یونان تردید کنیم، یا بخواهیم میان آن و مکاتب فلسفی خاص رابطهٔ تأثیر و تأثری قائل شویم ناگزیر از پذیرفتن این حقیقت هستیم که اندیشهٔ شرق بر فلسفهٔ یونان تأثیری کلی داشته است. در توضیح تأثیر شرق بر یونان باختصار، به ذکر نکات زیر بسنده می کنیم:

یونانیان خود را مدیون شرق میدانستند و بر این نکته آگاه بودند، و هر زمان از علوم و تمدن شرق سخن راندهاند همراه با احترام بسیار بوده است.

دوران تمدن اسکندریه را به کنار بگذاریم، چون در این زمینه مدارک مربوط به قبل از آن عهد را در دست داریم. در این باب عقیدهٔ هرودوت مشهور است. او می پنداشت که دین و تمدن یونان از مصر آمده است. افلاطون ـ در رسالهٔ مشهور به تیماتوس ـ گفتهٔ کاهنی مصری را خطاب به سولون (Solon)، حکیم یونانی، چنین روایت میکند: «شیما یونانیان کودکانی بیش نیستید!». ارسطو میگوید که علوم ریاضی در مصر به وجود آمده است (...)

همچنین، یونانیان گمان می کردند که طالس و فیثاغورس ریاضی

را از مصریان آموختهاند. اثودموس (Eudemos) دربارهٔ طالس، و ایزوکرات (Isocrate) دربارهٔ فیثاغورس این نکته را بصراحت گفتهاند. دیمقراطیس (Democritus)دانش بسیار و جامع داشت؛ معاصرانش گفتهاند که او به هند و سایر نقاط عالم سفر و این همه کمالات را از انجاها کسب کرده است .

این مورخ سرگردان پس از آن انکار نخستین، و اقرار و اعتراف اخیر، چنین مینویسد:

مسجّل شده که فلسفهٔ یونان در نقاط شرقی این سرزمین، در سواحل آسیای صغیر یا مهاجرنشینهایی در ناحیهٔ یونیا (ایونی Inoia)، دایر شده بود نشئت یافته ...(...) گهوارهٔ فلسفه، شهر ملطیه (Malt) بوده(...) هنگامی که ایرانیان به یونان هجوم آوردند جولانگاه فلسفه تغییر یافته و به جانب مغرب نقل مکان کرد و در نواحی جنوب ایتالیا، و صقلیه (سسسل) ... جایگزین شد.

فیثاغورس از کروتون (ایتالیا) و کسینوفانوس از الئا (Elee) و انباذقلس (Empedoclus) از صقلیه برخاستهاند ....

وی همچنین یادآور می شود که لئوسیب (Leucippus) ـ بنیانگذار مکتب اتمیسم ـ از ملطیه، و انکساغورس (Anaxagoras) از کلازومن بودند. دیـوجانس(...) از مردم آپولونیا (جـزیره کرت) برخاسته و ذیمقراطیس از ترکیه، و حتی ارسطو از مقدونیه بوده است. و سپس در جای دیگر می گوید:

۱) حکمت یونان، شارل ورنر، صص ۵ و ۲ (فارسی).

اولین محصول آمیزش نبوغ یبونانی با نبوغ شرقی را در نام بلند فیٹاغورس میتوان یافت. نظریهٔ فیثاغورس در باب روح متأثر از شرق است. این نظریه خود از آیین اورفنوسی (Orphisme) ریشه گرفته و این آیین، یونانی محض نیسته.

در سنت أمده است که فیثاغورس به مصر و بابل سفر کرده و در أن سرزمینها با موبدان ایرانی و جانشینان زردشت محشور شده است ....

اگر نهال اندیشهٔ یونان از آب حکمت شرق سیراب نمی شد هر أینه فلسفهٔ فیثاغورس و اولین مکاتب فلسفی یونان با آن شکوفایی پرشکوهش هستی نمی یافت.

این تاریخنگار، پس از مقداری سرگردانی و حیرت در انتخاب حقایق تاریخی یا تعصبات قارهای، سرانجام به حد وسط و مرز میانهای میرسد و این گونه نتیجه میگیرد که:

حال که تأثیر کلی مشرق زمین را در اندیشهٔ یونان پذیرفتیم، باید اعتراف کنیم که فکر یونانی، عنصری جدید و اساسی بر فکر شرقی افزوده و آن صرفاً مخلوق دماغ یونانی بودد است....<sup>۲</sup>

ما در لابلای بررسیهای خود خواهیم گفت یونان (بمعنای خاص خود) به حکمت و علوم دیگر نه فقط یاری نرسانده و بر آن چیزی نیفزوده که شاید بتوان گفت آن را از مدارج بیشین خود پائینتر آورده و آن را از اصل خود دور ساخته است. این سخن، اگر چه ممکن است برای بسیاری سخت شگفت آور و دور از انتظار باشد، اما یک

۱) همان، صص ۷،۲،۵

حقیقت تاریخی است، که قرنها زیر پردهٔ تعصب نژادی و قارهای پوشیده مانده است. نمونههای دیگری نیز از این گونه قضاوتهای پر اشتباه تاریخی وجود دارد که به یک نمونهٔ آن بسنده میکنیم. از جمله، یکی از مؤلفین تاریخ فلسفه در آغاز کتاب خود می نویسد:

در سرتاسر تاریخ، هیچ چیز شگفتانگیزتر یا توجیهش دشوارتر از ظهور ناگهانی تمدن در یونان نیست. بسیاری از عوامل تشکیل دهندهٔ تمدن، هزاران سال پیش از ظهور تمدن یونانی، در مصر و بینالنهرین وجود داشت و از آن مناطق به سرزمینهای همسایه نیز رسیده بود، ولی هنوز عناصر خاصی لازم بود تا «تعدن» پدید آید.[۱] سرانجام یونانیان این کمبود را برطرف کردند ... ریاضیات و علم و فلسفه را یونانیان پدید آوردند ....

برای اینکه این مشاهیر را متهم به غرضورزی و تعصب قاره ای نکنیم باید بگوییم که بدون بررسی دقیق و بلکه باعتماد دروس أموزگار دبستان خود به نگارش دورهٔ تاریخ فلسفه پرداخته اند؛ و برای یک محقق نسبتاً آشنا به تاریخ مشرق (که گاه خود غربیها آنجا را هگهواره تمدن انام داده اند) که از تمدن گسترده و خیره کننده ایران زمان ماد و بخصوص هخامنشی و تمدنهای بابل و هند و مصر خبر دارد، بسیار شگفت انگیز خواهد بود که از کسی مانند مؤلف یا محقق بالا بشنود که تعدن، پیش از یونان وجود نداشته است.

اینگونه تحقیقات کاذب ـ که حتی گاهی بوسیلهٔ مؤلفان شرقی نیز کورکورانه پیروی و تقلید میشود ـ با مدارک تاریخی معتبر موجود، تاب و توان رویارویی ندارد و

۱) تاریخ فلسفه غرب، بربراند راسل، ص ۲۷(فارسی).

از طرف محققان طرد می گردد. خوشبختانه مدارک تاریخی باستانشناختی اخیر که گهگاه به دست دانشمندان و محققان غربی افتاده موضوع منشأ تمدن و فرهنگ و فلسفه و علم را بخوبی روشن نموده است.

بکی از محققان اروپایی در کتاب خود بنام دین ایرانی بر پایهٔ متنهای کهن یونانی چنین میگوید:

استرابو (Straho) (۱۳ ق م - ۲۱ م) می گوید: «به چشم مردم یونان، ایرانیان نامیترین بیگانگان هستنده. هرگاه توجه یونانیان بجهت ضرورتهای سیاسی نیز به توان و قدرت ایران جلب نمی شد باز دلایل نیکوی دیگری بود که آنان با عنایت به این سرزمین بنگرند.

ایران ـ خواه از لحاظ اصالت فرهنگ و شکل ویژه حکومتش، خواه از لحاظ شکوه دربار و گذشتهٔ افسانهای که سلالههای پیشین آن را در بر گرفته بود، و خواه از لحاظ روش و شیوهٔ خاص تعلیماتی (مغان) و دیگر جنبههای تمدنش، کانونی از شگفتیها برای یونانیان بود که همانند آن در هیچ کشور شرقی یکجا یافت نمی شد.

با وجود این، تنها جلوههای عینی مدنیّت ایران نبود که مردم یونان را پسند میافتاد. از ایران جریانهای فکری و دانش اسرارآمیز به یونان راه مییافت که ذهن و دماغ یونانی در برابر آنها از تأثر ناگزیر بود(...).

یسونانیان که همواره أیینهای ایسرانسی را با علاقمندی می نگریستند - بناچار به دین ایرانیان، که مراسم آن را باسانی میتوانستند در آسیای صغیر مشاهده کنند، توجه بیشتری داشتند.

مقدّمة مصحّع بيست و يک

بعدها مشاهدات یونانیان به رومیان منتقل شد. ۱

گیمن در این باره میگوید:

یونانیان بسیار سریع گرایشی برای نشان دادن اینکه جانشینان حکمای شرق هستند نمودار ساختند. بیگمان همانندیهای فراوانی میان آراء ایرانی و یونانی وجود دارد. حتی اگر زمان «هلنیسم» یا یونانی مآبی را که در آن افکار «گنوسی» پیدا شد ـ به حساب نیاوریم، میتوان نمونههایی از ثنویت و پرستش زمان و تقسیم تاریخ جهان به دورههای مشخص و تصور «روح جهان»، و آتش را نشان قانون کیهانی گرفتن، و وجود الگوهای چیزها پیش از به وجود آمدن خود آنها (...) باز شناخت. این همانندیها را چگونه میتوان توجیه کرد؟ دانشمندان ما در

این همانندیها را چگونه میتوان توجیه کرد؟ دانشمندان ما در حل این مسئله اختلافات بسیار دارند.

بعضی چون آیزلر (Eisler) نفوذ ایرانی را بر میکشند و آن را در سرچشمهٔ فلسفه و اورفیسم یونان قرار میدهند. رایتزنشتاین (Rcitzenstein) - که افلاطون را سخت وامدار زرتشت میپندارد ـ نظر آیار را بذی فته است.

بیده (Bedez) و یگر (Jaeger) به رابطهٔ تاریخی میان «مغان» و آگادمی افلاطون جلب شد و نشان داد که فیلسوفان یونان وامدار افکار ایرانی هستند.

کونفورد (Conford) میگوید: ۱۰چه فرضیهٔ نفوذ مستقیم ایران را بر افکار ایونیان سده ششم ق.م بیذیریم یا نبذیریم، هیچ پژوهنده در

\_

۱) دین ایرانی بر پایهٔ متنهای کهن یونانی، امبل بنونبست. ص هفت و هشت.

اندیشههای «اورفی» و فیثاغوری نمی تواند همانندیهای بسیار میان ایندو را نادیده بگیرد و ایندو را نمودار و پدیدهای از یک جهانبینی اواحده نبیند، که هر یک از آنها در تعبیر دیگری مؤثر است.

باید یادآور شویم که ارسطو هم، پیوندی میان ثنویت مغان و فلسفهٔ افلاطون میدید<sup>۱</sup>.

وی با وجود تعصب قارهای و ضد شرقی، در جای دیگری از کتاب خود با استناد سخن ایرانشناسان و متخصصان اوستا و کتب دینی ایران باستان، به شباهت غیر قابل انکار جهانبینی زرتشتی در کتاب بندهش با مکتب فیثاغوری انحرافی (یا همان اورفیسم) و پرستش زمان (یا زروان) اشاره میکند که پیروی دربست یونان را از حکمت و مذهب ایرانی اثبات مینماید:

امّا با مسئلهای روبرو هستیم کنه گوتز شایستگی مطرح کردن آن را داشته است و آن همانندی فکری اسناد و مدارک یونانی است با مطالب بنُدهش....

اولرود معتقد بود که |کیهانشناسی اورفیسم| از ایران وام گرفته شده است و از امکان دین ۱۰دیونیزوس، برای جذب افکار شرقی ... سخن میدارد....

«خُرونوس» ـ یا زمان ـ پایگاه خدایی یافته که در اورفیسم نیز هست، یکی از نکتههایی است که یادآور نفوذ ایران می تواند باشد (معادل زروان ایرانی و ترجمه آن). افکار هرقلیطوس را ـ که بر اساس پیکار دائم دو ضد در جهان است ـ برگرفته از منابع ایرانی دانستهاند.

۱) زردشت و جهان غرب، گیمن، صص ۱۱۹–۱۲۱

بدینگونه استلا (Stella) بعضی نکات موجود در افکار این فیلسوف یونانی را یادآور شده که ظاهری ایرانی دارد. مثلاً بمسخره گرفتن اندیشهٔ خدایانی با صورت انسان، یا خونریزی در مراسم مذهبی. آز کتابی که لاسال به نام همراکلیت، نوشته نقل شده است که هراکلیت به ایران سفر کرده و نزد مغان فلسفه می آموخته و نظریهٔ مشهور وی ـ که آتش را مبدأ افرینش اشیاء می داند ـ از مزد یسنا و مکتب مغان گرفته است.

و نیز از پلوتارخ مورخ مشهور یونان باستان نقل شده است که در قرون ششم و پنجم پیش از میلاد عدهای از یونان برای تحصیل فلسفه و علوم پیوسته به آن در ایران و مصر و بابل و چین میزیستهاند از جمله به سفر طالسملطی به مصر و فیثاغورس به ایران و مصر و سفر فیمقراطیس به بابل تصریح شده استه.

یک ایرانشناس بنام امیل بنونیست در اینباره میگوید:

«در میان روایات یونانی، متنهای فراوانی هست که باستانی بودن آیین زروانیگری را نشان میدهد. از جمله بروسوس (در قرن ۴م) میگوید: پیروان مؤمن زروانی را گاهی مگوسوس (Maguscaus ـ مجوس) نیز میخوانند و به آسیای صغیر روی آورده و در آنجا انبوه شده بودند. یونانیان از دیرباز آیین زمانِ آکران، (زروانیگری) را به زردشت و مغان نسبت میدادند.

امیل بریه استاد تاریخ فلسفه در فرانسه از زبان مورخ یونان

۱) همان، صص ۱۲۹–۱۳٤.

۲) تاریخ ایوان، کمبریج، ج۱، ص ۱۵۶.

۳) دین ایرانی، امیل بنونیست، صص ۱۹-۷۰ و ۱۰۷.

باستان ديوگنس چنين مينويسد:

دیبوگنس لاارتی (Diogene Laerce) در مقدمهٔ کتاب خود از سابقهٔ داستانی فلسفه در میان ایرانیان و مصریان سخن گفته است... جنان مینماید که شرق شناسان بتدریج از روی تمدنهای پیش از عهد هلنی، مانند نمدنهای بینالنهرین و مصر، که ایونیا یعنی مهد فلسفه یونان با أنها در ارتباط بوده پرده بر میدارند و نظر دوم (یعنی یونان، فلسفه را از اقوام غیر یونانی بارث برده) تأیید میکنند.

مثلاً ممکن نیست که مشابهت نظریه معروف طالسملطی - نخستین فیلسوف یونان - را که همه اشیاء را از آب میداند با منظومهٔ خلقت که قرنها پیش از آن در بینالنهرین سروده شده نادیده گرفت (...) و می توان گفت که فلسفهٔ اولین دانشمندان طبیعتشناس ایونی صورت تازهای از مطلب کهنه (ایرانیان) بوده است.

جدیدترین تحقیقات دربارهٔ تاریخ ریاضیات به نتایجی مشابه با أنچه گفتیم رسیده است. میلو (Milhaud) این نظر را در سال ۱۹۱۰م اظهار کرده است که «مواد مطالبی که شرقیان و مصریان در ریاضیات فراهم آورده بودند چنان مهم و چندان زیاد بوده که تا ده سال اخیر تصور آن هم نمی رفته است ، یونانیان کمتر به کشف و ابداع دست یازیدهاند و بیشتر به تصریح و توضیح آراء متداول و ترجیح بعضی از آنها بر بعضی دیگر برداختهاند.

و در جای دیگری میگوید: «ملطیان آنچه راکه از تمدنهای بینالنهرین و میصر

١) تاريخ فلسفه، اميل بربه، ج١، صص ٣-٤

بدانها انتقال یافته بود در کشور یونان انتشار دادند... از سال ۱۹۹۶ با ویرانی مالطس(مالت) و زوال نحله ملطی، حوزه علمی به ایتالیای جنوبی و صقلیه (سیسیل) منتقل شده بوده. ۲

محقق دیگری نیز نوشته است:

فیثاغورس و آمپدوکس و فیثاغوریان متأخر هم (بر روال زردشت) کشتار رمه و گله را منع میکنند. بنابرین، کم و بیش بگونهای همزمان (سال ۵۰۰ ق.م) هم در ایران و هم در یونان تمایلات دینی همانندی پیدا میشود...

داوری با آتش ـ که هراکلیوس از آن سخن میگوید ـ ریشهٔ ایرانی دارد (...) آتش خبردمند دادگیر از مفاهیم اصیل زرتشتی است (...) بنابرین، باید چنین فرض کرد که (اندیشهٔ ایرانی) داوری با آتش پیش از پایان قرن ششم ق.م به بابل منتقل شده و از آنجا (...) به یونان سرایت میکند."

روایات یونانی آن هنگام (یعنی قرن ششم ق.م) خبر از مسافرت و سیاحت مردی به مصر و بابل میدهد که بعدها بعنوان رهبر مذهبی و پیشوایی خردمند در یونان و جنوب ایتالیا روزگار بسر برد، یعنی فیثاغورس.

اگر این فیثاغورس بوده است که در انتقال این اندیشهها از شرق

۱) همان، ص ۵۱.

۲) همان، ص ۲۱.

۳) استنباط دیگر این است که از یکسو به بابل و ملل همسایه دیگر رفته، و از سوی دیگر بوسیله افرادی مانند فیناغورس به یونان برده شده باشد.

به غرب نقش میانجی و واسطه را بازی کرده است چشمداشت داریم تا جای پا و اثر این اندیشهها را در تعالیم او بیابیم. این چشمداشت و انتظار دست کم سه بار برآورده میشود. \

نفوذ ناگهانی نجوم و هینت در یونان همراه ریاضیات نیز همانگونه که محققان اروپائی میگویند، یکی از قراین و دلایل نفوذ آن از ایران و مشرق زمین میباشد از جملهٔ آنها، گیمن (در کتاب زردشت...) است که مینویسد:

نظریهٔ افلاک هفتگانه، ناگهان در یونان ظاهر می شود... شاید توسط مکتب کنیدوس (Cnidus)، که از طریق پیزشکان یونانی دربار هخامنشیان با ایران مربوط بودند، آورده شده است.

میلز (Mills) بر آن است که ثنویت مزدایی در دیالکتیک هگل هم از طریق گنوسیانی چون ژاکوببوهم و فیخته اثر گذاشته است، و در واقع بور در یکی از آثار خویش نشان داده است که ایدآلیسم آلمان، بویژه هیگل برای زمان او، گنوسی و همانند یدیدهٔ گنوسی کهن است. ۲

برخی مستقیماً به تأثیر مغان ایرانی در یونان اشاره کردهاند، از جمله امیل بنونیست می گوید:

یونانیان (...)، مطابق آنچه از مغان آموخته بودند، سال کیهانی را دوازده هزار ساله میشد، که دورهٔ نخست آن با هزار ساله میشد، که دورهٔ نخست آن با ظهور زردشت مشخص شده بود. شاگردان افلاطون برای آنکه افلاطون را مجدد و رأس دورهٔ دوم وانمود کنند فاصله آن دو (زردشت و افلاطون) را

۱) پیدایش دانش نجوم. واندر وِردِن.ص۱۹۱-۱۹۳

۲) زردشت و جهان غرب، گیمن، ص ۱۲۵ و ۱۵۸.

شش هزار سال قلمداد میکردند. ا

یکی از پنداشتهای «اورفه ـ فیثاغوری» اعتقاد به معاد و بازگشت اشیاء است که پس از یک انفجار کیهانی (قیامت) میشود و خلق دوباره تجدید میشود. تئوپومپوس (Theopompus) در کتاب خود کیلا (چ۸) تأکید میکند که تعلیمات مغان نیز چنین بوده است(...) شخص زردشت و تعلیمات مغان بر افکار یونانی تأثیری پرداخت که راست و واقعی بود(...) در زمانهای بعد برداشت یونانی دربارهٔ «أعصار ازلی» از یک برخورد کهن معنوی با عقاید ایرانی حکایت میکند....

و درباره رابطهٔ افلاطون بـا مـغان زردشـتی، دیـاکـونوف مـورخ روسـی چـنین مینویسد:

افلاطون ظاهراً اولین کسی بود در یـونان کـه جـداً بـه تـعلیمات مـغان ـ مجوسان ـ علاقه ورزید. ۲

محقق دیگری در تاریخ پیدایش علم نجوم دربارهٔ مبنای یونانیان برای تعیین نقطهٔ آغاز سال و صورت فلکی حَمَل و استفاده از نقطهٔ اعتدال طبیعی بهاری (که شیوهای ایرانی بوده) میگوید:

این نشان میدهد که نجوم هم از ایران و هم از بابل (به یونان) رفته (ولی) بدون شک اعتدال ربیعی همان نوروز ایران و ابتدای سال جدید کـنونی است که قرنها در فرهنگ و فلسفه ایران وجود داشته است. <sup>3</sup>

دین ایرانی، امیل بنونیست، ص ۱۱.

۲) همان، ص ۹ و ص ۱۱۱.

٣) تاريخ ماد، دياكونوف، ص ٣٤٦.

٤) ييدايش دائش نجوم، واندر وردن

حاصل تمام این اعترافات و دهها مانند آن را (که در کتب یونانیان قدیم و محققان معاصر اروپا دیده میشود) گیرشمن در سه سطر بیان کرده است. وی میگوید:

ایران - چنانکه دیده ایم - شاهراهی بوده برای نهضت ملل و انتقال افکار از
عهد ما قبل تاریخی به بعد و در مدتی بیش از هزار سال. وی این وضع مهم
را بمنزلهٔ واسطه و میانجی میان شرق و غرب حفظ کرد. ا

یکی از علل ارتباط یونان با ملل همسایه و حتی ایران و بابل، عامل حرکت طبیعی فرهنگها و حرکت انسانها به اطراف جهان بوده و چنانکه خواهیم گفت حتی در دوران باستانی هم مردم در جوامع بسته زندگی نمیکردهاند، و همواره فرهنگ ضعیف به دنبال فرهنگ قویتر و والانر میرفته و قدرت و عظمت سیاسی نیز به این حرکت طبیعی کمک مینموده است.

حقیقت این است که جهانگشایی هخامنشیان ـ مانند کورش (که او را همان ذوالقرنین قرآن میدانند) و داریوش و خشایار و گشودن سرزمینهای یونان و یونانی و جزایر بحر ابیض (مدیترانه)، همچون ملطیه (مالت) و صقلیه (سیسیل) و ایونان (ایونیا) و رسیدن بنزدیک آتن ـ که قطب شرک و جاهلیت غربی و چندگانه برستی اساطیری اروپائی بود ـ و فتح آنجا و از بین بردن بتخانه و آکروپولیس آنجا، علاوه بر گسترش دانش و حکمت و فلسفه و تمدن درخشان شرقی و فرهنگ پیشرفتهٔ ایرانی و صدور آن به قارهٔ اروپای آن زمان، راه را برای روابط متقابل ملتهای آن قاره با ایرانیان باز نمود و کشور ایران مرکز روابط فرهنگی و تجاری ملل گوناگون گردیده بود.

ملل گوناگون براحتی میتوانستند از راه بیزانس و سوریا و مصر با هند و حتی

۱) گیرشمن، ایران از آغاز تا اسلام، ص ۴۸.

مقدّمة مصخع بيست رنه

چین رابطه داشته باشند و هندوستان و چین به ایلام و بابل و فنیقیّه (سوریه و لبنان) وصل گردد. شاید بهمین سبب بوده که یونانیان نام پایتخت ایران را «اکباتان» (و بفارسی هنگمتنه () بنامند که بمعنای چهارراه یا مجمع عام مردم بوده و امروز به این شهر «همدان» (همدان) میگویند. راداکریشنا میگوید:

اکباتان بمعنی چهارراه است. زیرا همدان چهارراه شرق و غــرب بـوده و افکار فلسفی شرق و غرب به آن وسیله به هم میپیوسته است. ۲

برخی از مورخان یونانی نوشتهاند که چون کمبوجیه در سال ۵۲۵ ق.م مصر را فتح نمود فیثاغورس با وی به بابل آمد و از علوم ریاضی و موسیقی و اسرار طبیعت چیزهایی فرا گرفت و سپس به ساموس بازگشت.

سفر کردن به مشرق و ایران یک سنت رایج میان طلاب و علما و فلاسفه و حتی تجار و جهانگردان بوده، و تمام کسانی که بدنبال حکمت و دانش بودند ناگزیر به این سفرها میپرداختند. آتنیها و مناطق اطراف آن، نخست به جزایر کرت و ملطیه و دیگر جزایر مدیترانهای، و سپس به مصر و فنیقیه و سوریا سفر میکردند و سپس به بابل میرفتند که واسطهٔ میان ایران و مناطق غربی بود و گاهی از راه جزایر ایونی و آسیای صغیر و کنارههای دریای مازندران (معروف به گاسپیان یا دریای قزوین) به ایران وارد میشدند؛ و سبب آنکه فیثاغورس و ثالس و برخی دیگر، نخست به مصر میرفتهاند همین راه عادی کاروانها بوده است.

شاید برخی گمان کنند که ملّتها و تمدنهای قدیم و باستانی در جوامعی بسته زندگی میکرده و هر یک تمدنی جدا و بدور از دیگر ملل و جوامع و تمدّنها داشتهاند، امّا

۱) تاریخ ماد، دیاکونوف، ص ۲۵۶ (فارسی).

٢) تاريخ فلسفة شرق و غرب، راداكريشنا، ج٢، ص ٥٤؛ تاريخ تمدن، ويل دورانت، ج١، ص ١٤١.

این گمان نادرست و مخالف مدارک و دلایل تاریخی است؛ چه تاریخ نشان می دهد که - بمقتضای طبیعت و سرشت بشری - ملتها و تمدنهای باستانی نیز مانند امروز نوعی پیوستگی و رابطه داشتهاند و بهمین سبب است که علوم و هنرها و صنایع، و همچنین عقیده و مذهب و تمدن، همواره از ملنی که دارای فرهنگ و تمدن والاتر و قویتر بوده به دیگر ملل همسایه و دور و نزدیک حرکت می کرده و از جامعهای به جامعهٔ دیگر منتقل می شده است و فرهنگها و تمدنهای ضعیفتر را تحت تأثیر خود قرار می داده است.

همانگونه که دیدیم یکی از اسباب و عوامل قهری این ارتباطها، جنگها و کشور گشاییهای پادشاهان بوده و در این جنگها، در واقع، برخورد تمدّنها بطور طبیعی انجام می شده وبحکم قوانین طبیعی و اجتماعی، تمدّن فرودست از تمدن برتر و فرادست، اثر می پذیرفته و گاه مذهب و زبان و فرهنگ خود را رها کرده و فرهنگ و زبان یا مذهب ملت غالب و چه ملت مغلوب درا می پذیرفته است.

عامل مؤثّر دیگر ـ که گاهی در کنار تحولات سیاسی و نظامی اثر میکرده ـ حرکت و تلاش طبیعی و مبادلات سوداگران و بازرگانان ملل گوناگون با یکدیگر و آمیزش قهری تمدنها و فرهنگها از راه فروش کالاها و کارهای دستی و هنرها و صنایع، و حتی انتقال علوم و زبان و مذهب آنها به دیگری بوده است، عوامل دیگری نیز مانند سیاحان و جهانگردان و همچنین مزدوران نظامی (سربازان و جنگجویان مزدور) و گاهی اسیران جنگی و بردگان نیز در این انتقال و یا مبادلهٔ فرهنگ مؤثر بودهاند.

یکی از تمدن شناسان اروپائی در این باره چنین مینویسد:

قسمتهای مختلف آسیای باختری باستان دانماً با یکدیگر رابطه داشتهاند و بازرگانی ـ تقریباً ـ بهمانگونه که تا چهل سال پیش در خاور مقدّمة مصحّح سي و يک

زمین مرسوم بود (...) انجام میگرفت. در آن زمان نا امنی راهها از نا امنی در قرنهای اخیر بیشتر نبود... کشف بایگانیهای بنگاههای بازرگانی مهم ـ چه در کاپادوکیه و چه در آشور شرقی و در بابل ـ نشان می دهد که چه داد و ستدی در خاور نزدیک عهد باستان حکمفرما بوده است. اوی انواع بازرگانیها و مؤسسات گسترده و سرمایهدار بازرگانی را بر میشمارد ـ مؤسساتی که کارهای بانکداری و بیمههای تجاری و وام پردازی و ادارهٔ کاروانها را بر عهده داشتهاند و تجارت و رفت و آمد سرمایهها را آسان میساختهاند، و میگوید که در هزارهٔ دوم پیش از میلاد (نزدیک به چهار هزار سال پیش) برات و روابط پولی و ارزی و بانکی (بصورت صرافی) در میان آنها رواج داشته است.

این محقق در دنبال سخن خود میافزاید که:

از این نظر احساس می شود که آسیای باستانی ـ که دیر زمانی آن را راکد و ایستا می پنداشتند ـ بیش از امروز جدا افتاده نبوده است. هنگامی که زندگی آغاز می گردد در ساحت گستردهای شروع می شود؛ بخشی از آن 
ـ که دستاوردی از تمدّن داشته ـ دیر زمانی نمی تواند منحصراً از آن 
برخوردار بماند. وقتی که فلز کشف شد، کشف آن برای همه است. 
همین طور است دربارهٔ خط و معماری ... از این لحاظ نمی توان منکر شد 
که بین النهرین (...) باید رهبر و راهنما به شمار آید.... 
۲

با توجه به این خاصیت، آمیزش قهری تمدنها و فرهنگها، هنگامی که به تاریخ حدود پانصد سال پیش از میلاد مسیح بنگریم که امپراتوری بزرگ و مقتدر کورش کبیر

۱) تمدنهای باستانی (خاور نزدیک). ژرز کنتنو، ص ۸۵-۸۵ (فارسی).

۲) همان، ص ۹۰

سى و دو المظاهر ا**لإلهيّة** 

و جانشینانش با نیروی نظامی خود توانستند جهان متمدن آن روز ـ یعنی هند و آسیای شرقی از یکطرف تا بابل و مصر و سوریا و بیزانس (ترکیه فعلی) از طرف دیگر، و همچنین از آبهای خلیج فارس تا دریای اژه و جزایر بالکان و جزایر و بنادر مدیترانه (بحرابیض) ـ را بتصرف خود در آورند و بیشتر ملل آن روز را زیر یک پرچم ببرند و وحدت سیاسی و امنیت و آسایشی بوجود بیاورند ـ که بقول همین محقق بچنین امنیتی نه پیش و نه پس از آن در جهان محقق نشدهه اسوداگری و بازرگانی گسترش بسیاری یافته باشد، ـ میبینیم که انتقال فرهنگ و علوم و فلسفه و مذهب از یک نقطه به نقاط دیگر بسیار عادی و طبیعی شمرده می شود. آ

این محقق می نویسد که این پادشاهان ایرانی سبب گردیدند که جادهها و راههایی در سراسر استانها و کشورهای متحد امپراتوری ساخته شود که به آنشاهراه (یعنی راهی که پادشاه آن را ساخته است) می گفتند؛ و این سبب شده بود که تمام

۱) و نیز رک به تاریخ آسید رنه گروسه، ص ۶۰ (فارسی): «ابرانیان هخامنشی بهنگام استیلای خود (۲۳-۵۲۳ ق م) آسیای خاوری را در زیر بک لوا در آورده بودند. ایران، بینالنهرین، آسیای صغیر، سوریه و مصر چنانکه دیده شده فقط یک امپراتوری فراخ تشکیل میدادند که نژادها و مذاهب گوناگون اتباع آن که دم حر چنانکه دیده شده میکاری میکردند ـ اسما ایرانی خوانده میشده، «چنان آرامشی که در دو قرن (۲۳-۵۳۳ ق م) در دورهٔ هخامنشیان بر شرق باستانی ـ از رود سند گرفته تا بوسفور و از سرداریا نا مصر - فرو افتاده بود دنیا هرگز به خود ندیده است، و حتی ناکامیهای داریوش و بسرش نیز این سکون را بر هم نزد، «ص ۲۲. ص ۶۰. تاریخ آسید

۲) و نیز رک به تاریخ آسید، رنه گروسه، ص ۶۰ (فارسی): «ایرانیان هخامنشی بهنگام استیلای خود (۲۳-۵۲۹ ق) آسیای حغیر، سوریه و ۲۳-۵۲۹ ق) آسیای حغیر، سوریه و مصر چنانکه دیده شده فقط بک امپراتوری فراخ تشکیل میدادند که نژادها و مذاهب گوناگون اتباع آن که مصر چنانکه دیده شده فقط بک امپراتوری فراخ تشکیل میدادند که نژادها و مذاهب گوناگون اتباع آن که در آرامش همکاری میکردند اسما ایرانی خوانده میشده، «چنان آرامشی که در دو قرن (۲۳-۳۳ ق.م) در دورهٔ هخامنشیان بر شرق باستانی از رود سند گرفته تا بوسفور و از سرداریا تا مصر ـ فرو افتاده بود دنبا هرگز به خود ندیده است، و حتی نا کامیهای داریوش و بسرش نیز این سکون را بر هم نزد.ه ص ۳۲. ص ۶۰. تاریخ آسید.

مقلّمة مصحّح سى و سه

مستعمرات اروپایی و شرقی ایران به یکدیگر متصل باشند، که علاوه بر سهولت لشگر کشی و رفت و آمد پیکها و بازرسهای دولتی، کار بازرگانی و آمد و رفت کاروانها و امنیت آنان را نیز تسهیل مینمود.\

از برکت این وسائل آسان ارتباط و سفر رابطه فی مستمر و آرام میان ملل آسیا و آسیای صغیر با سواحل مدیترانه و دریای اژه و ایتالیا و یونان براه افتاده بود، و فرهنگ و علوم و مذهب پیشرفته آریاییان ایران به تمام جهان آن روز پخش میگردید-که در صفحات بعد بشرح آن خواهیم پرداخت.

تحقیقات قرن اخیر محققان اروپایی - آن دسته که بدور از هر تعصب ملی یا نژادی به سراغ حقایق تاریخ می روند - نشان داده است که علوم و از جمله فلسفه و تمدّن پیشرفته، از سرزمینهای دیگر به ایران قدیم نیامده، بلکه این ایران (و یا به تعبیر برخی: فقط شرق) بوده است که آن را به ملل دیگر باستانی می فرستاده است؛ و حتی مصر و چین و بابل قدیم - که خود دارای سابقه تمدن می باشند - نیز تمام یا بخشی از آن را از همسایگان خود گرفتهاند، و اعتقاد برخی بر آن است که آن را از منطقهای که ایران باستانی شمرده می شده است بدست آوردهاند.

نویسنده کتاب تمدنهای باستانی دربارهٔ مصر مینویسد:

برخی تصور می کردند که تعدن مصر ـ که باندازهٔ تعدّن خاورمیانه در خور ستایش میباشد ـ قدیمتر است. امروزه می دانیم که چنین نیست و دربارهٔ این موضوع اگر تأمل می شد مسلّم می گردید... بر اثر کاوشها، با دورهای آشنا شده ایم که مربوط به هزارهٔ چهارم پیش از میلاد بوده و در آن زمان مصر و آسیا، کم و بیش، در یک تمدن سهیم بودهاند... در تمام این دوران

۱) تمدنهای باستانی، ژرژ کنتنو، صص ۱۳۲-۱۲۳.

هنر دو کشور شباهتهایی شگفت انگیز با یکدیگر دارند (...) و تکامل و ترقیات بموازات یکدیگر است... در منطقهای از سرزمین، از سوریه تا خاور ایران، و از سوریه شمالی و شمال ایران میگذرد در چندین دوره میان برخی فرآوردهها (...) شباهت خانوادگی وجود دارد... تجسساتی که در سیستان و بلوچستان و در شمال باختری سند بعمل آمد ما را با سرزمینی آشنا ساخت که مناسبات آن با خاور نزدیک و بخصوص با جنوب بینالنهرین قابل بحث نیست. در سراسر سیستان و بلوچستان جنوب بینالنهرین قابل بحث نیست. در سراسر سیستان و بلوچستان (ایران اصلی) سرامیکهایی یافت شده که تمدن پر دامنهای را نشان میدون است، میدهد... تمدن غرب خیلی به تمدنهای خاور باستانی مدیون است، بیگمان، بیش از آنچه به مصر مدیون میباشد؛ زیرا فرهنگ مصر تا موقعی که اسکندر یونانی شده در غرب تأثیر کند چندان نفوذ و تأثیری در غرب نداشته است... ا

این محقق، بدنبال ارتباط این تمدن که در ایران شرقی بوده با بابل و بینالنهرین که در غرب ایران است به این نتیجه میرسد که هیچیک از این دو از یکدیگر تمدن و صنعت را نگرفتهاند، بلکه هر دوی آنها از ملتی گرفتهاند که بتعبیر او مناه و یا مادر آنهاست؛ و میدانیم که جز ایران قدیم ظرفیت و امکان و احتمال قابل قبول این نظریه را ندارد، که هم از ناحیهٔ شرق آن را به چین و هندوستان صادر میکرده، و هم از ناحیه غرب و شمال غربی آن را به بینالنهرین و مصر و سوریه و آسیای صغیر میفرستاده است.

رابطهٔ نزدیک بین زبان پارسی قدیم با زبان سانسکریت، و همچنین خط میخی

۱) تمدنهای باستانی، کنتنو، صص ۸۱ و ۸۸ و ۱۳۲

ایرانی و بابلی نیز مؤید این نظر است.

محقق مزبور در مقایسهای دیگر از راه شناسایی روی سرامیک شوش و سرامیک چین، و یا شباهت بین گورهای زمان سلسلهٔ دوازدهم فراعنهٔ مصر با پرسپولیس (همان تخت جمشید) و سنگ نبشتههای آن، گستردگی و پهنای این خویشاوندی و نزدیکی فرهنگی بین ایران و ملل همسایه را نشان میدهد. و همین تحقیقات که گذشت، میتواند در برداشتهای تاریخی ما در مرکزیت حکمت و علوم در ایران باستان مؤثر باشد.

یکی از محققان ایرانی که به این روابط فرهنگی میان ملل معروف آن دوران، از زاویهٔ دیگری نگریسته و مرکزیت فرهنگ و تمدن و حکمت ایرانی را اثبات نـموده در این باره چنین میگوید:

بسبب فتح ساره ـ پایتخت لیدیا ـ بدست کورش بزرگ (در سال ۵۴۶ یا ۵۴۷ ق.م) قسمت باختری آسیای صغیر را ـ که یونانی نشین بود ـ تصرف کرد و از آن پس یونانیان این نواحی تابعیت ایران را یافتند و بتدریج روابط ایرانیان با اقوام مختلف یونان افزون گشت.

جنگهایی بین ایران و یونان که بنام اسادی (Mediques) در تاریخ معروف شده و در زمان داریوش بزرگ (۵۲۱–۴۸۶ ق.م) و پسرش خشایارشا (۴۸۶–۴۶۶ ق.م) اتفاق افتاده اطلاعات این دو ملت را از شئون ملی و مذهب یکدیگر افزایش داد. <sup>۱</sup>

واقعیت این است که حسن شهرت ایران در سرزمین یونان و تمدنهای نزدیک به آن تا سرزمین مصر، فقط از راد لشگرکشیهای کورش و اخلاف وی نبود، اگر چه حضور

مجموعه مقالات، دكتر محمد معين، ٤٧/١.

این پادشاهان و دستگاه و ارتش پرشکوهشان تأثیر بیشتری می بخشید؛ بلکه ایران دست کم از قرن ششم پیش از میلاد همواره برای سرزمینهای غربی آسیای صغیر ـ که یونان جزء کوچکی از آن شمرده می شد ـ شناخته شده، بلکه کعبه آرزوهای طلاب و تجار و حتی رزمندگان یونانی بود تا با خدمت در ارتش ایران به ثروت و جاه و جلال برسند.

#### همین محقق میگوید:

رفت و آمد سیاحان یونان و قبول خدمت برخی از یونانیان در دربار هخامنشی، مانند دموکدوس (پزشک داریوش اول) و کنتریاس (پزشک اردشیر دوم) و پناه آوردن بزرگان یونان، مانند تمیستوکلس ـ سردار مشهور ـ به دربار ایران، در زمان اردشیر دراز دست، و استخدام رزم آوران یونانی توسط شاهان و سفرهای جنگی، نظیر مسافرت سیزده هزار تن یونانی در سال ۴۰۱ ق.م ـ که بکمک کورش دوم آمده بودند و پس از قتل او، بریاست گزنفون، بازگشتند؛ و وجود مورخانی از قبیل هرودوتس، توکیدیدس، گزنفون، دینون، پولیپوس، دیودورس، پلوتارخس و غیره ـ توکیدیدس، گزنفون، دینون، پولیپوس، دیودورس، پلوتارخس و غیره ـ که ایران را به هممیهنان خود شناساندند... موجب تکمیل روابط گردید به طوری که بسیاری از آداب و رسوم ایران در یونان نفوذ کرد. ۱

از جمله حکمت مغان در فلسفهٔ فیثاغورس، مقتبس از حکمت مزدیسناه است. ۲ افلاطون و ارسطو نیز از فلسفهٔ مغان استفاده کردهاند چنانکه امکنُل، افلاطون فروهرهای آیین «مزدیسنا» را به خاطر می آورد.

۱) اسکندر لباس شاهان ایرانی را میپوشید و سرداران او نیز آداب ایرانی داشتند.

Porphyrius Vhita Pytagorae 12,14.

حکمای اسکندریه مانند فیلون، افلوطین، فرفوریوس نیز چنانکه باید از آیین مغان بهرممند شدند. ۱

یکی از محققان هندی (کریشنا) در این باره چنین میگوید:

نخستین برخورد شرق و غرب زمان کورش در سال ۶۰۰ ق.م بود که جزیره ایونیا را فتح کرد و یونانیان از زمان ثالس با مشرق تماس پیدا کسردند. نومینیوس (Numenius) اهل آپامیا میگوید: «فیثاغورس و افلاطون، حکمت قدیم مغان ایرانی و نیز حکمت برهمنان هندی را که به ایران آمده بود [؟] به یونان معرفی کردهانده. ۲

برخی امثل افلاطونی را برگرفته از افروهر یا افروشی دانستهاند، زیرا فروشی در فلسفهٔ ایران قدیم حقایق لاهوتی بود که جهان مادی سایههای آن محسوب می گردید. فروشی حقیقت ازلی و ابدی جاویدان و غایت حرکت تکاملی بشر و سعادت او میباشد، که بعدها بر اثر کوته بینی و عوامی مردم، این حقیقت محض و مجرد گاهی بصورت فرشته و گاهی روح انسان فرض گردید.

پلوتارخ ـ مورخ معروف یونانی ـ نیز در کتاب خود ـ که از کتب اروپاییها در دو قرن اخیر به حقیقت نزدیکتر و از تعصب اروپای مرکزی دورتر است ـ مینویسد:

«گروهی از فلاسفهٔ یونان برای تحصیل علم به خاور زمین سفر کرده بودند، از جمله ثالس مالتی به مصر و فیثاغورس به مصر و ایران و ذیمقراطیس به بابل.

لاسال نیز در کتابی ـ که بنام هرا کلیتوس نوشته و سفر او به ایران و بهره گیری از دانش مغان ایرانی را یادآور شده ـ میگوید: هراکلیتوس که مبدأ اشیاء را آتش

۱) مزدیسنا و تأثیر آن در ادب فارسی، دکتر معبن، ص ۱٤٧.

۲) تاریخ فلسفهٔ شرق و غرب، کریشنا، ج ۱، ص۳.

سى و هشت المظاهر الإلهيّة

### مىدانست، آن را از مزديسنا الهام گرفته است.

مرکزیت ایران مخصوص به دورهٔ هخامنشیان نبوده است، بلکه حتی در دورهٔ مادها نیز کانون علم و حکمت و هنر بوده است. مورخ مشهور ـ دیا کونوف ـ که متخصص دورهٔ سلسلهٔ مادهای (Madi) ایرانی است می گوید: «باید به این نکتهٔ جالب توجه کنیم که سرزمین ماد در قرنهای هفتم و ششم ق.م کانونی بوده که از آنجا مفهومات دینی و فلسفی انتشار یافته، <sup>۱</sup>

سپس با ذکر این نکته که وجود برخی لغات و مفاهیم پارسی مادی درباره صلح و کامیابی و سوگند و نیروی سحر آمیز و دلیری و پیروزی (که در کلمات فرن و أرد و آخسر و مانند آنها و مشتقات آنهاست) که در همسایگان قدیم ایران یعنی آشوریان، و یا اسکیتها (سکاها) ـ در کرانه دریای سیاه ـ دیده میشود، میگوید: «بنابراین، در قرنهای هفتم و ششم ق.م سرزمین ماد مرکز اشاعهٔ فعالیتهای معیّنی در زمینهٔ فرهنگی و دینی بوده است».

نامبرده دربارهٔ رابطهٔ فرهنگی و دینی ایران و یونان میگوید:

ارسطو و دیگر شاگردان افلاطون (ظاهراً وی اولین کسی بود در یونان که جداً به تعالیم مغان، یا مجوسان، علاقه ورزید) به تعالیم مغان توجه کردند و شاید کتسیاس نیز از زردشت نام برده باشد. روایات باستانی، تعلیمات فیثاغورس را مأخوذ از زردشت میدانند، ولی مسلماً این نظر نادرست است.

مورخ مشهور دیگر ـ ویل دورانت ـ مینویسد:

ا تاریخ ماد، دیاکونوف، ص ۲٤٥.

۲) منقصود وی وجنود فاصلهٔ زمانی میان زردشت پیامبر و فیثاغورس است، نـه انکـار و سـلب رابطهٔ فیثاغورس با ایران

تاکنون دست کم ششهزار سال میگذرد که در نیمی از این مدت ـ تا آنجا که بر ما معلوم است ـ خاور نزدیک مرکز امور و مسائل بشری بوده (...) فرهنگهای مختلف وجود داشته، کشاورزی، بازرگانی، صنایع، ریاضیات و پزشکی، هندسه و نجوم و تقویم و ساعت، منطقه البروج، الفبا و خط و کاغذ و مرکب، کتاب و کتابخانه و مدرسه (...) یکتاپرستی (...) و چیزهای فراوان دیگر برای نخستین بار پیدا شده و رشد کرده و فرهنگ اروپایی و امریکایی ما در طی قرون، از راه جزیره کرت و یونان و روم، از فرهنگ امریکایی ما در طی قرون، از راه جزیره کرت و یونان و روم، از فرهنگ همین خاور نزدیک گرفته شده است.

### و در جای دیگر مینویسد:

یونانیان سازندهٔ کاخ تمدن بشمار نمی روند (...) یونان در واقع همچون وارثی است که ذخایر سه هزار ساله علم و هنر را ـ که با غنایم جنگ و بازرگانی از خاور زمین به أن سرزمین رسیده - بنا حق تصاحب کرده است.

با مطالعهٔ مطالب تاریخی مربوط به خاور نزدیک و احترام گذاشتن به آن در حقیقت وامی را که نسبت به مؤسسّان واقعی تمدن اروپا و امریکا داریم اداکردهایم.\

اگر چه این فقط گوشهای از حقیقت تاریخی در این باره است، ولی بهر حال، تقدم مشرق را بر یونان میرساند و همان گونه که دیدیم خاور نزدیک نیز، خود وامدار و مدیون ایران و بابل است.

...

۱) تاریخ تمدن، ویل دورانت، ج۱، ص۱٤۱.





اکنون باید دید که این تمدن گسترده و خیره کننده، و آن فلسفه و علوم، چگونه از مشرق به مغرب رفته و به یونان رسیده است. تمدن و آداب زندگی و رسوم عرفی را میتوان بوسیله جنگجویان و بازرگانان و مردم عادی صادر و منتقل کرد، ولی حکمت و فلسفه و علوم رمزگونه و پیچیده را نمیتوان با این دسته افراد به جای دیگری برد و این کار فقط کار دانشمندان و حکیمان و فرزانگان است.

در این باره نام دو نفر در غرب بسیار معروف است، یکی ثالس ملطی، و دیگر فیثاغورس اهل ساموس که ناقل حکمت ایرانی و شرقی به غرب بودهاند. ولی پیش از آن باید نخست به این نقطهٔ مهم تاریخی پرداخت که این فرهنگ و این حکمت و دانش در آن روزگار چه سازمان و نهاد اجتماعی داشته و چه کسانی از آن نگهبانی می کردهاند.

در مجموع آثار باقیمانده از پیش از قرن ۷ ق.م و تحقیقاتی که مورخان و محققان تاریخ مشرق باستان کردهاند، نام ایران و بابل و مصر بیشتر دیده می شود، اما در این میان شهرت مُنان ـ که ایرانی و در واقع نگهبانان و معلمان حکمت و علوم دیگر مانند ریاضیات و نجوم و پزشکی و علوم طبیعی و فیزیک و علوم دیگر بودهاند ـ از همه بیشتر است. و بهمین دلیل ایران باستان را می توان مهد حکمت و دانش، و مغان را نخستین معلمان آن در جهان دانست و این حقیقت، مانع حقایق دیگر تاریخی درباره

وجود تمدن در چین و هند از یکسو، و بابل و فنیقیه و مصر از سوی دیگر نیست.

بنابراین، شناخت وضع حکمت و فلسفه و علوم در جهان باستان و بتعبیر ویل دورانت «گهوارهٔ آن» همواره به بررسی و شناخت «مُغان» یعنی حکمای ایرانی میرسد، و ما نیز در اینجا فصلی را به آنها اختصاص میدهیم.

000



## مغان

بررسی اوضاع و احوال تاریخ قرون نخستین تـمدن بشـری ـ نـه تـنها تـاریخ و فرهنگ و تمدن ایران بلکه حتی تاریخ تمدن و فرهنگ جهان قدیم، و تاریخ فلسفه و علم ـ بدون شناخت نقش مهم و مؤثر مغان <sup>ا</sup> ناممکن و نارسا و غیر علمی است

این مغان هر که و هرچه که بودند، قرنها در مشرق (یا دقیقتر بگوییم در سرزمینی که ایران ـ یعنی سرزمین آریاییها ـ نامیده میشد) نگهبان و مبلغ و معلّم علوم و فلسفه بودند؛ یعنی آنچه که امروز ما به آن فلسفه و اخلاق و ریاضیات و نجوم و پزشکی و علوم طبیعی یا فیزیک و شیمی و مکانیک میگوییم و در قدیم معمولاً تمام این علوم زاییده و زیر مجموعههای حکمت شمرده میشدند، بگونهای منظم و سازمان یافته در میان آنان آموزش داده میشد، رشد میکرد و بکار بسته میشد.

بررسی بیشتر تاریخچهٔ این گروه ـ که عمدهٔ مورخان آنان را یک طایفهٔ نژادی می میدانند ـ بتوسط مورخان و محققان آینده روشن خواهد ساخت که چگونه این پدیدهٔ شگفتآور در طی قرنها، در منطقهای از آسیا، رخ داده، و چه خدماتی از این گروه به علم و فلسفه و به رشد تمدن و بشریت رسیده است؛ و اگر این گروه شگفتانگیز سازمان

۱) جمع منغ، یا منغ، (mag - mag). گاهی آن را به موق و موقان معرّب کردهاند.

چهل و شش المظاهر الإلهيّة

یافته، طی قرون و اعصار گذشته نمی بودند و به جهان متمدن و نیمه متمدن آن روزگار - از جمله یونان ـ علوم و فنون را صادر نمی کردند، امروز چهرهٔ جهان و وضع علوم و فنون چگونه بود؟

با وجود آنچه که گفتیم، جای شگفت است که تاریخ، حق این قشر عظیم دانشمندان و حکمای تاریخ تمدن بشر را ادا نکرده و نتوانسته یا نخواسته غبار غفلت و فراموشی و ابهام را از روی آنان بزداید. شاید یکی از دقیقترین منابع شناخت این طایفه، تاریخی باشد که دربارهٔ سلسله مادهای ایران نوشته شده است، و آنان را یکی از شش طایفهای دانسته که بر روی هم قوم «ماده را تشکیل میدادهاند و در طبقهبندی اجتماعی آن روزگار (که بعدها نیز ادامه یافت) منحصراً نقش روحانیت و امور علمی و دینی را بر عهده داشتهاند و در کنار شاهان سلسله برایزنی و پزشکی و تنجیم و قضاوت دینی را بر عهده داشتهاند و در کنار شاهان سلسله برایزنی و پزشکی و تنجیم و قضاوت

امّا شباهتهای بسیاری که میان مغان ایرانی و همنژادان هندی آنان، یعنی برهمنان وجود دارد، گواهی میدهد که سابقهٔ آنها بیش از اینهاست؛ و محتمل است که همچنانکه اشتراکات دیگری مانند همنژاد و آریایی بودن، همریشه بودن زبان آنان با سانسکریت، ۲ طبقهٔ ممتازی مانند برهمنان هندو ۳ تا اندازهای بشکل کاستهای هندی ـ

۱) تاریخ ماد. دیاکونوف (Diakony)، ص ۲٤٦ به بعد.

۲) آریاییهای هند و اروپایی در حدود ۲۶۰۰ سال پیش از مبلاد مسیح دارای زبان مشترکی بودند (ایبوان پاستان، ۱۵۶۱)، هنوز برخی کلمات مشترک مبان شعبههای نژاد آریایی وجود دارد، از جمله بنظر می رسد کلمه امن؛ یا معان، یکی از آنها باشد که در فارسی کنونی بیشتر بجای ضمیر اول شخص مفرد، و در زبانهای ژرمنی و توتنی (مانند انگلیسی و آلمانی و ...) بصورت man یا mann بمعنی انسان و مشتقات دیگری مانند aman و human mental ... بکار می رود یا کلمانی مانند مادر و برادر و مانند آنها، و عیناً در زبان هندی از جمله دبرهمن . آتمن . شمن؛ از همان ریشه است.

۳) در ۲۸۰۰ نا ۲۵۰۰ سال ق.م نمدنی در شرق ایران وجود داشته و از طریق سیستان و شوش با ←

بودن که علم و حکمت و خط و نوشتن در انحصار آنان بوده است، در میان آنها دیده میشود، هر دو دارای سابقه و تاریخی مشترک باشند و علوم و حکمت و دین آنها(هندو و آبین پیش از زردشت) از یک دین واقعی و آسمانی بسیار قدیم آریائی سرچشمه گوقته باشد.

این نظریه گرچه پذیرفتنی است، ولی در شرایط کنونی و با مدارک موجود، اثبات آن دشوار میباشد. از اینرو سابقهٔ روشن این طایفه را از سه هزار سال پیش (هزار سال پیش از میلاد) و همراه با قوم ماد (در نواحی شمال غربی رو به جنوب سرزمین ایران) میتوان جستجو و بررسی کرد.

یکی از منابع قدیمی که از مغان نام برده هرودوت یا هرودوتس (Herodotus)
است که آنها را کاهن و غببگو میشمارد و از جمله رؤیای آستیاک پسر هوخشتره را
تعبیر مینمایند. دیاکونوف معتقد است که نظاهراً در عهد او در یونان همه میدانستند
که مغان ـ یا مجوسان ـ کاهنان مادیها میباشند و این حقیقت مسلّمتر از آن بوده که
هرودوت برای خوانندگان زمان خویش توضیحی بر آن بیفزایده.

این مورخ درباره هرودوت می نویسد:

وی مغان را یک تیره و یا طبقه و یا گروه حرفهای نشمرده، بلکه قبیلهای از مادیها میداند. تا حدی که من اطلاع دارم، تا کنون به این نکته توجه نشده که در کتیبهٔ داریوش اول، کلمهٔ سغان، بمعنی صاحبان حرفه یا قشری از مردم نبوده، بلکه معنی قومی و قبیلهای دارد....

ے دنیای سومری مربوط بوده. در ۱۲۰۰ ق.م عدمای از نژاد ایرانیان به شـمال غـربی هـندوستان آمـدند. سانسکریت با زبان باستانی ایرانیها بسیار نزدیک است. (...) طبقهٔ روحانی برهمایی آمانند مغان] بر طبقات دیگر برتری داشت:. (ت**اریخ آسیا**، رنه گروسه، ص ۲۲).

۱) تاریخ هرودوت. ص ۸۲

هرودوت آورده که مغان قبیلهای هستند که معتقدات مذهبی و مراسم دینی خاصی دارند و پارسیان و مادها کاهنان خویش را از میان افراد آن قبیله انتخاب میکنند. محتملاً سرزمین قبیلهٔ مغان ناحیه «رغه» (ری) که از شهرهای عمده ماد بشمار میرفته بوده است. ۱

گاهی به مغان، «أث روان» گفته شده، و در اوستا این کلمه بجای مغان آمده است. از اینرو برخی معتقد شدهاند که اینان دو گروه بودهاند. <sup>۲</sup> رئیس کاهنان یا مغان را «مسمغان» می نامیدهاند که مسلمین آن را «مسمغان» یا «مصمغان» می گفتند.

به نظر می رسد که مدتها مغان با مذهب تحریف شده و شرک آمیز «زروانی» بسر می برده اند و ظهور زرتشت و آئین یکتاپرستی او سبب گردیده که آنان را به بهدینی بکشد: و تا مدتها بعد نیز یکتاپرستی در میان آنها رواج داشته اگرچه بعدها گروههایی از آنان اندک اندک از آن منحرف شده و خدایان دیگری مانند مهر (خورشید) و زهره را به اهورمزدا افزوده و تثلیث معروف و تاریخی ایرانی آرا (که بعد به مسیحیان رسید) ساخته اند.

۱) تاریخ ماد. دیاکونوف ص ۳٤٦ ـ ۳٤٧

٢) همان، ص ٣٤٧. هرتل ايرانشناس آلماني أنها را دو صنف رقيب دانسته است.

۳) به نظر می رسد که تثلیث قدیمی ایرانی شرک آمیز نبوده، بلکه مفهوم فلسفی داشته که بعدها به عنوان دخذا عقل - نقس، با قبول ترتیب نزولی و علّی آنها در نزد فلوطین و در فلسفة اسلامی نیز پذیرفته شده، ولی عوام و روحانیون قشری آنان این اقانیم را غرضی و مستقل بنداشته و برای آن مظاهری مانند خورشید و ماه و زهره (عنتار - ایستار - ونوس) مجسم کردند و به عبادت آن پرداختند و مسیحیت نیز آن را بگونهای دیگر درآورد.

مقدَّمهٔ مصحّٰح چهل و نه

و دربار مزبور أن كيش را رسميت داده. <sup>١</sup>

در زمان هخامنشیان نیز مغان محترم بودند آ، و برخی از آنان مناصب درباری و مقام رایزنی پادشاه را داشتند؛ ولی جا دارد بپذیریم با آنکه شغل و مقام روحانیت یا کهانت و حکمت و علوم و نوشتن و آموزش دادن آنها منحصر و مخصوص به طایفهٔ مغان بوده، ولی همهٔ آنها را نبایستی در صف کارگزاران درباری یا کشوری بدانیم. از اینرو می توان پذیرفت که عده یا اکثریت آنان اهل ریاضت و زهد و انزوا و آموزش علوم نظری و عملی و مردمی با صفا و اهل کشف و مراقبت بودهاند آ و آلودهٔ شئون دولتی نمی شدهاند.

حکمت نظری و عملی که بعدها از میان اشراقیون یونان (افلاطون و سقراط) و نوافلاطونیان اسکندریه (پیروان فلوطین) سر برأورد ظاهراً همه، مرده ریگ مغان بوده است، از اینرو مغان در تاریخ فلسفه بزرگترین حکمای حکمت اشراق شمرده میشوند که بعدها از آنان به حکمای خسروانی یا «خسروانیون» و «فهلویون» یاد شده است.

با توسعهٔ قلمرو هخامنشیان ( و سلسله های بعد) نفوذ مغان گسترش یافت و به آسیای صغیر هم رسید. و « مطابق روایت استرابو: در سرزمین «کاپادوسیه»، مغان بیشمار بودند و شهر زلا(Zela) از آنان پر بود.<sup>5</sup> آنان را «آذر مؤبدان» یعنی (Puraithoi)

۱) همان، ص ۳۲۱.

۲) به نظر می رسد که کورنی نیز مانند بسیاری از شاهزادگان و بزرگان، در کودکی تربیت شدهٔ مغان بوده و همانگونه که نیکولاوس نیز نوشته است وی عدالت و اخلاق حسنه را از مغان آموخته و خود وی یک مغ
 تمام عیار و حکیم و دانشمند بوده است.

۲۲ تاریخ ماده دیاکونوف، ص ۳٤۷ ه... پارسیان و مادها کاهنان خود را از میان افراد آن قبیله انتخاب مرکنند...

٤) دین ایرانی، بنونیست، ص ۵۲٬۵۲۰ کاپادوسیه (Cappodocia) در شمال غرب ایران. و نیز کتاب آئین شهریاری در ایران، ساموئل ادی. وی (ص ۱۱۱ ترجمهٔ فارسی) میگوید: ایک قرن پس از ختم دوره ←

مینامیدند... محققان این کلمه را با آثروان(Athravan) سنجیده و یکسانی آئینهای آسیای صغیر و دین اوستائی را ارائه مینماینده. ۱

باید دانست که کلمهٔ «مؤبد» به نظر صاحبنظران برگرفته از «مُغبد» (مغیاد) و به همان معنا بوده است که در اواخر عهد ساسانی بر قدرت سیاسی آنها افزود»، ولی به نظر میرسد از اوج علمی آنان کاسته شده بوده است، و دیده می شود که فلسفهٔ دوران ساسانیان همواره نظر به یونان و ارسطو دارد و اصالت پیشین خود را از دست داده است.

نفوذ حکومت ایران و شهرت و نفوذ علمی و اجتماعی و مذهبی مغان ایران در جهان آن زمان بگونهای بوده که کلمهٔ مغ یا Mogos یونانی و Maguos رومی و Magie در زبانهای اروپایی<sup>۲</sup> بعنوان روحانی و رهبر مذهبی ایران قدیم و برگزار کننده مراسم دینی و قضاوت و داوری و حتی جادو و کهانت و کارها و معالجات ماورای عادت

<sup>←</sup> هلنیگری، بلینی اکبر نام سرزمینهایی را که مغان سکونت داشتهاند بشرح زیر آورده: بارس ـ عربستان ـ انیویی ـ مصره و از روی مأخذ یونانی می توان افزود: سوریهٔ جنوبی (بقاع) ـ بابل ـ کاپادوکیه ـ نمام اناطولیای غربی ـ افسوس ـ الفانیتن در مصر ... لودیا ـ دمشق ـ فروگیا ـ بین(النهوین (عراق) شمالی. علم ما بطور محقق نشان می دهد که مغان در تمام سواحل شرقی مدیترانه پراکنده بودهانده.

۱) این مؤیدان مأموریت تبلیغ دین و آموزش حکمت داشتهاند، و محتمل است در دورهٔ هخامنشیان به
شاگردان غیرایرانی مکتب مغان نیز مغ گفته میشده و شاید برخی از مغان مقیم آسیای صفیر و سواحل
دریای مدیترانه غیر ایرانی بودهاند، همانگونه که فیثاغورس را باید یک مغ به حساب آورد که از مغان دارای
منصب نیابت بوده است (نظیر تقسیمانی که بعدها اسماعیلیان در ایران به نام حجت و قطب ورکن به وجود
آوردند).

۲) در زبان انگلیسی کلمهٔ magir (سحرامیز و جادویی) و magisterial ردادگاه بخش) و magnify و مشتقات دیگر آن که بمعنی شکوه و جلال است همه از کلمهٔ مغ مشتق می شوند، و کلمهٔ دمجوسه سریانی یا معرب مگوس، برگرفته از لفت سریانی و آرامی یا یونانی مغ پارسی می باشد. در زبان فرانسه نیز magique همان مغ ایرانی و گاهی بمعنی اختر شناس و یا افسونگر، و کلمهٔ Magie بمعنی سحر و افسون، magique بمعنی اختر شناس و یا افسونگر، و کلمهٔ Magie بمعنی احدر و افسون، Magione بمعنی قاضی یا مقام عالی دولتی می باشد.

مقدَّمة مصحَّح ينجاد و يک

و طبیعت بشناسند، یا آنها را منجم و پیشگو و غیبگو بدانند.

ممکن است بعدها به شاگردان مکتب مغان ایرانی که از ملل دیگر نزد آنها آمسوزش مییدیدند و به کیهانت و تنجیم و پزشکی و معلمی فلسفه و ریاضیات میپرداختند نیز مغ گفته میشد، از اینروست که گاهی به کلمهٔ مغان بابلی یا سوری یا آسیای صغیر برمیخوریم. فیثاغورس نیز ـ همانگونه که خواهیم دید ـ آموزش بسیاری از آنان دیده و مانند مغان بوده و خواهیم گفت که مانند آنها حتی نظریه و مشی سیاسی داشته و همچون ادیان آسمانی و الهی خود را مسئول اصلاح جامعه بصورت رمبری سیاسی و مدیریت حکومت میدانسته، همانگونه سقراط و افلاطون و اخلاف آنان در صدد معرفی آن بودند و تقریباً هیچیک در برابر جباران یونانی (tyrani) تاب نیاوردند.

از مجموع نوشتههای مورخان قدیم و جدید می توان نتیجه گرفت همانگونه که اشاره رفت، مغان، همزادان و همنژادان أریائیان ماقبل تاریخ مدون هستند که روحانیان و رهبران دینی قبایل آریایی و شاگردان مکتب و وارثان علوم پیامبر یا پیامبرانی بودهاند که از میان آنان برخاسته و آیین جامع و گرانمایهای را برای آنان آورده بوده است که بجز جهانبینی توحیدی فلسفه گونه وی رموز و اسراری از آفرینش را که در آن از خواص پزشکی مواد و نبات، و خواص اعداد، و خواص دقرانات، و اوضاع نجوم (که به آن تنجیم می گوییم) و بالاتر از آن شیوههای سلوک معنوی برای وصول به حقیقت جهان هستی، وجود داشته . به جانشینان خود آموخته و برای جلوگیری از سوءاستفاده و تبهکاریهای افراد ناشایست، آنان را سخت به رازداری و سکوت و بیاهانسازی از نامحرمان وصیت نموده است. ا

۱) یکی از محققان غربی بیمان رازداری مغان را به قانون نامهٔ مقدس نوی تیکوس تشبیه نموده پ

پنجاه و دو المظاهر الإلهيّة

این اصل رازداری و پنهانکاری در آنها سبب گردیده بود که مغان و عالمان دین، دانشها و تجربههای علمی و سلوکی خود را فقط به فرزندان خود بیاموزند تا بجایی که در دوران مادها این روحانیان یا مُغان بصورت طایفه یا قبیلهای در آمده بودند با یک نژاد و از یک تیره: و چون درمان و پزشکی و تنجیم و طالع بینی و مانند آنها به دستشان بود، هم در نزد مردم و هم در نزد شاهان موقعیت و مقام و اعتبار بسیار یافته و از این راه به قدرت سیاسی و اجتماعی رسیده بودند تا بجایی که مورخان نام آنان را در کنار پنج قبیله دیگر مادی آوردهاند.

وجود مذاهب مختلف مانند زروانیگری، مهر پرستی، دوگانه یا سه گانه پرستی و مانند آن در میان مغان نشانگر نوعی انحراف دینی (بد دینی در برابر بهدینی) است که آن را می توان ناشی از چند چیز دانست:

اوّل: عوامزدگی، که یکی از آفات علمای دینی و روحانیون هر مذهب است که سامریوار برای کسب یا حفظ وجهه و موقعیّت دنیایی خود، پیرو عقاید و سنن واهی و موهوم پرستی عوام میشوند.

دوم: فساد اخلاقی ناشی از قدرت سیاسی و اجتماعی و مالی و نزدیکی به دربار و پادشاه و درباریگری.

سوم: دوبینی و کجروی و نارسایی اندیشه و توان فکری و فلسفی و تأثیر پذیری از مکاتب و مذاهب گمراه.

اینگونه انحراف، در همهٔ مذاهب چه آریایی و چه سامی دیده می شود، و نمون دیگر آن مذهب برهمایی باستانی در برابر بوداییگری است که بسیار شبیه رابط

<sup>←</sup> میگوید ، مغان طبق قوانین خاص خود می زیستند که مانند فاتون نامه مفدس لوی تیکوس ضامن با" گروه برگزیده ای برای انجام شعایر دینی بود ... ۱ (ایین شهریاری در شرق، سامونل ک.ادی)

مقذمة مصخع ينجاه وسه

زروانیگری و سه گانه پرستی با آیین زردشت است؛ و برخی شباهتها و قرب و قران زمانی میان بوده و فیثاغورس نشان میدهد که هر دو از دین زرتشت متأثر بوده و پیام اور آیین یکتاپرستی و زهد و ریاضت برای ملت و سرزمین خود بودهاند و هر دو از طرف مردم خود رانده شده و در میان مردمی بیگانه و دور از وطن خود بساط تبلیغ و آموزش خودرا گستردهاند همچنانکه خود زردشت نیز چنین بوده است.

در کنار این گونه مغان، گروهی دیگر از آنان به دنیا و مقام پشت پا زده و در اندیشهٔ سلوک و کمال روانی خود دوران ریاضت و تأمل و مراقبت و تهذیب نفس را در پیش میگرفتند و در سلسله مراتب خود هر یک به انجام وظیفه درس و تربیت و ارشاد مشغول بودند و می توان گفت که مغهای راستین و نگهبانان و معلمان واقعی دانش و حکمت همین اشخاص بودند.

کلماتی همچون «پیرمغان» یا «مغبچه گان» و «دیر مغان» که در ادبیات فارسی و بخصوص در غزلیات حافظ هست اشاره به همین مراتب ظاهری بوده، زیرا مغان مرشد کل و اعظم داشتند که شاید همان «مس مغان» بوده و دیگر مغان هریک بترتیبی نزولی و سازمان یافته، عهدهدار نقشی تعلیمی و تربیتی میبودند، تا مرتبهٔ نوآموزان و طلاب که به آنان مغبچه انام دادهاند؛ و در تشکیلات دیر مانند و روحانی آنان، هر مرتبهٔ نازلتر وظیفه خدمت به گروه خود و گروه بالاتر از خود را داشته تا از این راه زنگار خودبینی برطرف و بیماریهای نفسانی درمان گردد.

شکل ظاهری این سلسله مراتب را در دوران بعد از اسلام نخست اسماعیلیه معروف به باطنیه که در واقع همان شیعیان سیاسی بودند، رعایت مینمودند، و بعدها

۱) برای کلمانی مانند بیر مغان و می و میخانه در ادبیات فارسی بغلط معانی دیگری نهادهاند که شایستهٔ مرتبهٔ والای آن حکما نیست.

به صوفیه رسید و خانقاهها شبیه به همان دیر مغان و مجوسان بود؛ و در غرب نیز در عهد ساسانیان این تشکیلات همراه با بسیاری از آداب دیگر (همچون تعمید و صلیب و تثلیث و اعتقاد به أب و ابن) و دربار پاپی از یک طرف، و دیر و رهبانیت از طرف دیگر و در کنار آن مدارس علمی و دینی وفلسفه و علوم، به مسیحیت نوپا منتقل شد و این تشکیلات بعدها مورد تقلید ناقص قرار گرفت و در سازمان سری فراماسونهای صهیونیست یهودی (بعنوان حکمای یهود)و یسوعیین (ژزویتهای) مسیحی (بعنوان حکمای مهود) یسوعیین (ژزویتهای) مسیحی (بعنوان محمای مسیحی) سردرآورد. و همهٔ این تشکیلات مشابه، که در طول نزدیک به هفده قرن در جهان رویداده همه همان الگوی باستانی مغان است که تا ظهور اسلام و انقراض سلسله شاهان ساسانی همراه با نوسانهایی وجود داشته و نه فقط در ایران، بلکه در جهان متمدن آن روزگار نیز معروف و محترم بوده است.

یکی از امتیازات این طبقه و نقش و وظایف آنان گردآوری وجوه شرعیه یا خیریه است، آنگونه که از تواریخ بر میآید مسلماً سهمی معین از غنایم بوده که در جنگها بچنگ ایرانیان میافتاده و بایستی پیش از تقسیم غنایم از آن جدا شده و به خزانهٔ مغان میرفته. از جمله در پیروزیهای کورش کبیر به این موضوع اجمالاً اشاره شده است.

این استقلال مالی و حق قانونی اخذ مالیات که شاید مانند خراج، بر درآمدهای زراعی هم تعلق می گرفته - همانند وضع کلیسای مسیحیت اروپا، نوعی اقتدار سیاسی نیز شمرده می شده است و از برخی مدارک تاریخی بدست می آید که مغان منابع مالی و درآمدی کافی داشتهاند و همانگونه که مورخان تصریح کردهاند، همین استقلال و قدرت سیاسی و اجتماعی سبب گردیده بود که دولتی در دولت، و حکومتی در داخل حکومت شاهان که بیشتر یک مقام تشریفاتی بود ـ داشته باشند و پس از پادشاهان

مقدُمهٔ مصحّح پنجاه و پنج

ـ که بحکم یک سنت دیرینه از تخمه خدایان و جانشین آنان شمرده می شدند و طبقات دیگر جز آنها دیگر حق شاهی نداشتند ـ بالاترین قدرت سیاسی و اجتماعی شمرده شوند.

این اقتدار بحسب قرب و بُعد آنان از بهدینی و دیانت راستین گاهی در صحنهٔ سیاست حادثه میآفرید: مثلاً در واقعهٔ قیام «گئومات مغ» که بروایت هرودوت چون نام او سمردیس و همنام با فرزند کورش (برادر کمبوجیه) بود و کمبوجیه پیش از حمله به مصر برادر خود (بردیا) را کشته وسپس به آنجا حمله نموده بود و کسی جز مغان از کشتن وی خبر نداشتند، از اینرو در نبود کمبوجیه، این مغ بنام برادر کمبوجیه، بردیا بر تخت سلطنت نشست و او را از سلطنت خلع نمود ـ به نظر میرسد که این قیام (یا باصطلاح کودتا) نوعی اصلاح دینی و بددینی عدالتخواهانه بسود مردم و در برابر ستمکاری و بیرحمیهای کمبوجیه بوده است و طبعاً گروهی بسیار ازمغان ـ و شاید همهٔ آنان ـ با این کار موافق بودهاند.

شاید از اینروست که در تواریخ نوشتهاند که گئومات: هفت ماه با آرامش سلطنت کرد و در این مدت نیکیهای بسیار به تبعهٔ خود نمود چنانکه پس از فوت او تمام مردمان آسیا ـ باستثنای پارسیها ـ از این قضیه متأسف بودند...ه و نیز بهمین سبب، پس از پیروزی داریوش و یارانش بر این مغ، به کشتن مغان دیگر دست یازید و جشنی محروف بنام دمخکشی، بر پاکرد.

۱) كلمة سمرديّس يوناني شده ببردياست. همان، ص ٣٤٥.

۲) گیمن (ص ۱۰۱، زردتشت و جهان غرب) میگوید: داریوش پس از مرک گوماتا(گئومات) معابدی را که خدایان دیگر در آن عبادت می شدند و گئومات خراب کرده بود بازسازی کرد و این نشانهٔ مبارزه مغان با
 کزدینی و شرک بوده است.

۳) تاریخ ایران باستان، حسن پیرنیا، کتاب دوم، ج ۲، ص ۵۲۰.

از کتیبهٔ بیستون ـ که داریوش نبشته است ـ بر میآید که گئومات مغ در همان مدت هفت ماه حکومت کارهای مهم انقلابی و بسود مردم انجام داده بود و در راه توزیع ثروتها، و گرفتن اموال و املاک ثروتمندان ستمگر، و دادن آن به مردم کوشش گستردهای نموده و سه سال مالیات را از دوش مردم (که همان طبقه پایین اجتماع بودند) برداشته بوده است؛ و شاید همین سبب ناراحتی مردم از کشته شدن و رفتن وی گردیده است.

یا مثلاً قیام مزدک ـ که نوعی اصلاح مذهبی و اجتماعی شمرده میشد ا ـ یک حرکت سیاسی و دینی و اجتماعی، و خود مزدک یکی از مُغان برجسته زمان خود بود و نهضت او با استقبال مردم روبرو شد و حتی قباد ـ پادشاه وقت ـ آن را پذیرفت: اگرچه عده ای زبزرگان مغ بشدت با آن مخالف بودند و سرانجام با یک کودتا قباد را معزول و انوشیروان فرزند او را بسلطنت نشاندند و از راه نفوذی که از دوران کودکی انوشیروان بر وی داشتند او را وادار به کشتن مزدک و یاران و طرفداران او نمودند که شرح آن در تاریخ آمده است.

از اینجا میتوان دریافت که در میان مغان نیز نوعی اختلاف منش و عقیده و طبقه و سیر و سیاست وجود داشته، بهمانگونه که در عقیدهٔ دینی نیز گاهی اختلاف داشتهاند؛ برخی موحّدی یکتاپرست و برخی زروانگرا و یا اهل تثلیث (مزدا ـ مهر ـ

۱) به نظر جنبن می آید که نسبت اشتراک زن در جامعه، نوعی تبلیغ و تبهمت سیاسی است که در این مواقع در بازار سیاست معمول و عادی است و از یک فرشته می تواند دیو بسازد: آنچه که قابل قبول به نظر می رسد آن است که وی انحصار زنان زیبا را به دربار شاهان (تا آنجا که گاهی تا چندین هزار زن اصلی و فرعی در داشتن زن می دانسته، و همچنین فرعی در داشتن زن می دانسته، و همچنین به تعدیل ثروت و مصادرهٔ انبارهای انباشته از غله و کالای اشراف به سود مردم می پرداخته است، و بر روی هم یک مصلح اجتماعی بوده که با منافع اشراف و مغان ثروتمند سازگاری نداشته است.

مقلَّمةً مصحَّح ينجاه و هفت

ناهید) بودهاند. بنابراین، عدهای طرفدار اشرافیت و بدور از مردم، و عدهای وارسته و مردمی شمرده می شدهاند؛ یا اینکه عدهای بکار سیاست و حکومت مشغول بوده، و عدهای دیگر بدور از حکومت و سیاست به تربیت طلاب و تدریس و تحقیق و نگهبانی از حکمت و علوم و فنون می برداختهاند.

امّا أنجه را که بایستی یک اصل اساسی نظری در حکمت ایرانی دانست و به نظر میرسد حتی کسانی که در عمل بکار سیاست ألوده نبودند، نیز آن را در عقیده پذیرا بودند، اصل «حکومت حکیمان» بود که بعدها در آثار سقراط و افلاطون ـ و پیش از آنها در نزد فیثاغوریان و حکمای ایونی دیده شد. با این تفاوت که این اصل در ایران با اصل اختصاص حق سلطنت به نژاد و تخمهٔ ویژهای که خود طبقهای - بنام طبقهٔ شاهان ـ را بوجود آورده بود، در تعارض بود.

مثلاً زردشت حکومت را حق گشتاسب و اسفندیار می دانست و دیگر مغان همه در کنار شاهان برایزنی و خدمت مشغول بودند. از اینرو، معنای حکومت حکیمان (همان مغان) این شده بود که حکومتی پنهانی و پشت پرده داشته باشند و بر پادشاهان حکومت کنند؛ همچنانکه، جز در چند مورد روشن، در بیشتر نقاط تاریخ باستان تا پیش از اسلام بر همین منوال بوده است، اگرچه گاهی نیز این تعارض آشکار می شد و صحنهٔ سیاست، به عرصهٔ پیکار بدل می گشت، همچنانکه وقایع مفکشی در تاریخ ایران باستان آمده است.

موضوع وحکومت حقّه؛ یا حکومت حکیمان مسئلهای است که هرگز از حکمت عملی ـ که تحت عنوان «سیاست مدن» از آن بحث می شده ـ جدا نبوده است، و روشن است که حکمت عملی را نمی توان ساخته و پرداخته اندیشه و ابتکار سقراط و افلاطون دانست، بلکه این بخش حکمت نیز همراه حکمت نظری ـ که نوعی جهانبینی نزدیک به ينجاه و هشت المظاهر الإلهيّة

واقعیت است ـ از مشرق زمین و بویژه ایران به یونان و نقاط دیگر وارد شده است: و طبعاً سیاست» (یا سیاست مدن یعنی ادارهٔ عمومی کشور) نیز سابقهٔ بسیار داشته و در میان حکمای باستانی ایرانی معروف بوده است، و آنان نیز این اصل مهم را از آیین و پیامبران خود فرا گرفته بودهاند. ا

اکنون به سخن اصلی ـ یعنی رابطهٔ علمی فیثاغورس با مغان ایرانی و سفر او به ایران ـ باز میگردیم. دیدیم که: اولاً وضع اجتماعی و سیاسی و حتی وضع نظامی و جنگهای آن زمان ـ بر خلاف تصور برخی از مؤلفان غربی ـ بگونهای بوده که ارتباط ایران و سلطهٔ فرهنگی او را به سراسر جهان متمدّن آن روز ( از جمله سواحل و جزایر مدیترانه و دریای اژه و جزایر ایونیا و ملطیه و صقلیه و سرزمین رم و یونان) قهری و ضوری میساخته است.

ثانیاً شهرت تمدن ایران هخامنشیان و غلبهٔ فرهنگی و نظامی آن از یکسو، و شهرت دانش مغان از سوی دیگر آنچنان جهانگیر بوده که همهٔ دلهای مشتاق را به سوی خود میکشیده تا بجایی که طلاب، گاهی تن به اسارت ایرانیان میدادهاند تا به سرزمین خورشید و نور بیایند و حکمت و دانش و علوم غریبه بیاموزند، و پزشکان و جنگاوران به دربار و دستگاه شاهان میآمدهاند تا از ثروت و آسایش زندگی برخوردار گردند.

همچنین در مدارکی که بازگو شد دیدیم که مورخـان قـدیم یونانی و مـحققان معاصر اروپایی از رابطههای فیثاغورس با ایران یاد میکردند؛ ما نیز در صفحات آینده

۱) اصل حکومت حکیمان و فرزانگان یا «مدینهٔ فاضله» (که بعدها در غرب تغییر صورت و ماهیت داد و بنام حکومت نخبگان (یا Elit) درآمد) به نظر می رسد که ریشهٔ مذهبی داشته و همان حکومت (یا ولایت) اتبیاء و مدیریت الهی بوده است که در ادیان دیگر ما از جمله در آیین زرتشتی وجود داشته؛ برای نمونه، در یسنای ۶۸ میگوید: «شود که شهریاران نبک بجای شهریاران بد بر ما فرمانروایی کننده.

مقدّمهٔ مصحّح پنجاه و نه

میکوشیم با رعایت اختصار خلاصهای از این رابطه و زندگی فیثاغورس ـ کـه سرپل اصلی انتقال حکمت اشراقی ایرانی بـه یونان است ـ و سفر وی بـه ایران و دیگر سرزمینهای شرقی را بازگوییم.

# فيثاغوروس

پیامبر فلسفه در غرب ـ که گاهی پدر ومؤسس فلسفه نیز نامیده شده است ـ یکی از مشهور ترین حکمای باستانی است که زندگانی پیچیده و پنهان وی و آموزهها و مکتب و فلسفهاش سبب گردیده که به پس پردهٔ اساطیر برود و شخصیتی اسطوره مانند شود، تا بجایی که حتی در این قرن، افرادی در جهان غرب یافت شدند که منکر وجود تاریخی و واقعی وی گردیدند.

این حکیم بزرگ و زندگانی او تا باندازهای اهمیت دارد که هیچ تاریخ فلسفه ای را نمی توان بدون نام او تدوین کرد؛ بویژه در شناخت ریشههای نفوذ فلسفه به یونان و روم و بطور کلی به غربِ قدیم کندوکاو تاریخ دقیق زندگی وی نقشی فراوان دارد. متأسفانه یکی، بسبب تعارض برخی منابع قدیمی، و دیگر بسبب استنباطها و اجتهادهای پراشتباه محققان معاصر اروپایی، و شاید بعلت از میان رفتن برخی تواریخ و کتب ایرانی و غیر ایرانی در حوادث و جنگها، سخن در زندگی و تاریخچه او و مکتبش (که به فیثاغوریه یا فیثاغوریان معروف است) بسیار آشفته و متعارض و ناسازگار است و بدر آوردن یک قدر متیقن و یک حقیقت مسلم، کاری دشوار میباشد.

یک نظریه که برخی از محققان معاصر اروپایی آن را بمیان آوردهاند میگوید که فیثاغورس از شاگردان زرتشت ـ پیامبر پاک ایرانی ـ بوده است. گیمن، یکی از همین محققان میگوید:

زرتشت را استاد فیثاغورس در فلسفه و اخترشناسی و کیمیا و جادوگری و دیگر علوم ایرانی(!) را که به «کلدانی» معروف بود، به زعم خودشان تعبیر و بیان میکردند... این افکار هنگامی به اوج قدرت رسید که پله تون (Pléthon) غیبگویان کلدانی را به زرتشت یا شاگردانش نسبت می دهد... \

محقق دیگر دیاکونوف میگوید: «روایات باستانی، تعلیمات فیثاغورس را مأخوذ از زرتشت میدانند، ولی مسلماً این نظر نادرست است». ۲

رادا کریشنان در تاریخ فلسفهٔ خود آمی گوید: «دیودوروس اریتریایی و آریستوکسنوس او (زرتشت) را استاد فیثاغورس دانستهاند ... زرتشت را یونانیان Zoroastres تلفظ می کردند که اکنون به Zoroaster معروف است، این نظریه با توضیح دیگر وی که می گوید: «تاریخ ولادت او را بین ۲۰۰ تا ۲۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح ذکر کردهاند» ارسطو و اوکس و هرمیپوس گفتهاند پنجهزار سال پیش از جنگ تروا بوده است. «ناسازگار است، زیرا تولد و حیات فیثاغورس را حدود ۲۰۰ ق.م نوشتهاند و وجود زرتشت در آن تاریخ بعید بنظر می رسد <sup>3</sup>، و از اینرو عدهای از اروپائیان به وجود چند زرتشت معتقد شدهاند. گیمن از آبه فوشه نقل می کند که: «دانشمندان، با میل، وجود چند زردشت را می پذیرند. این یک راه حل آسانی است برای رهایی از

۱) زرتشت و جهان غرب گیمن، ص ۱۷ و ۱۸ (فارسی).

۲) ت**اریخ ماد،** دیاکونوف،ص ۲٤٦(فارسی).

۳) تاریخ فلسفه شرق و غرب، راداکریشنا، ج ۲.

۴) در تاریخ ماد (دیاکونوف) آمده است که: «نامهای مادی ایرانی قرنهای ۹ تا ۷ ق. م گواه اعتقاد به مزدا اهوره بوده است.

مقذما مصخع شصت ريک

سختی، اما باید کوشید تا این زردشتهای چند گانه را در تاریخ یافت، ۱ ماز نظر فوشه، زردشت دوّم بود که زروان را شناساند و استاد فیثاغورس بود. همین اعتقاد را بعدها Zoega و Guigniaub(گینیو) پذیرفتند». ۲

گیمن از برخی دیگر نیز آرائی نقل کرده که نه فقط فیثاغورس را معاصر زرتشت و شاگرد وی میدانند، بلکه حتی او را همان موسی و یا ابراهیم دانستهاند، و برخی به دلیل همین اشتباهها زرتشت را وجودی افسانهای پنداشتهاند.

وی در همان کتاب چنین میگوید:

هربلوت (Herbelot) می گوید: ایرانیان قدیم برآنند که زرتشت از موسی قدیمتر بوده است، و مغانی هستند که او را با ابراهیم یکی می پندارند و او را غالباً طبراهیم زرتشت نامند. دربارهٔ زرتشت چنین بر می آید که زرتشت خود موسی است و بیشتر اصل و ریشه دین ایرانی همان شریعت موسی است. ببیان دیگر: بگفتهٔ دوروال: فیلسوف هونه ثابت کرد که رزتشت شخصیتی افسانهای بود که از روی داستان موسی پرداخته بودند. و

از لحاظ هاید (Hyde): زرتشت نه تنها معلم فیثاغورس بوده بلکه دربارهٔ مسیح نبوت کرده واز عزرا و دیگر انبیاء بنی اسرائیل مطالبی بوام گرفته بود: چرا خدا مردم ایران را از همهٔ دیگر مردمان به فضیلت این درن، برتری بخشید! امری است که خدا می داند. هیچ علت دیگری

۱) زرتشت و جهان غرب، گیمن، ص ۳٤.

۲) همان، ص ۲۱.

۲) همان، ص ۲۱.

٤) همان، ص ۲۸ و ۲۹. تأثير تبليفات صهيونيستها نيز در اين آراء ديده ميشود.

نمی توان برای این گزینش یافت مگر اینکه بگوییم زرتشت در اصلاح مردم ایران به همان شیوهٔ ابراهیم رفتار کرد، یعنی توانست آنان را از کیش صابئی به سوی یکتاپرستی هدایت کند. <sup>۱</sup>

امثال این عقاید که بعدها از طریق مترجمان کتب عبری و یونانی به مسلمانان رسیده حتی گاهی در کتب معروف نیز دیده می شود، مثلاً صدرالمتألهین نه تنها او را مقتبس از معارف انبیاء می داند و در تفسیر سورهٔ پس می گوید: «هو من أساطین الحکماء المقتبسین من أنوار معارفهم من مشکاة علوم الأنبیاء(ع) ..... بلکه او را از شاگردان بواسطهٔ حضرت سلیمان و حتی معاصر خود وی و شاگرد سلیمان می داند، عبارت وی چنین است:

و كان قد لقى تلاميذ سليمان بن داود ـ على نبيّنا و عليهماالسلام ـ مربية من و المنتقاد منهم ... و كان في زمن سليمان ـ عليهالسلام ـ قد أخذ الحكمة من معدن النبوّة ...."

در حالی که در جای دیگری (اسفار ـ ۲۱۳/۵) او را استاد سقراط معرفی میکند که تاریخ حیات او حدود پانصد سال قبل از میلاد مسیح است. بنابراین، از این تعبیرات بایستی نکتهٔ اصلی- یعنی رابطهٔ نزدیک فیثاغورس با حکمای ایران ـ را مسلم انگاشت و فروض و احتمالات دیگر را به داستانسرایان واگذاشت.

\* \* \*

با گذار از این مرحله به زندگی علمی و اجتماعی فیثاغورس میپردازیم و رابطهٔ

۱) همان، ص ۲۸ و ۲۹. تأثیر تبلیغات صهیونیستها نیز در این آراء دیده میشود.

۲) تفسیر سورۂ بس، ج ۵، ص ۳۸

٢) رسالة في الحدوث، ص ١٥٤-١٥٥ و ١٧١ الأسفار الأربعة، ج ٥، ص ١١٥؛ الملل و النحل، نسهرسناني. ج٢، ص ٢٦١.

علمی او با مغان را پی میگیریم.

یکی از حقایق تاریخی که در مجموع، از آثار و نوشتههای مورخان دوران بدست باستان، و پیش و یا پس از میلاد مسیح، یا در دوران معاصر در غرب یا شرق بدست میآید آن است که فیثاغورس مدتی از عمر خود را بتحصیل در میان ملتهای دیگر و در سرزمینهای مشرق بخصوص در ایران و بابل و مصر و شاید هندوستان گذرانده، و در تمام علومی که در آن دوران زیر چتر حکمت (یا فلسفه) تحصیل و تدریس میشده باستادی رسیده، و پس از فراغ از آموختن، به وطن خود و سپس به سواحل جنوب ایتالیا، در شهری بنام کروتون (Croton) رفته و در آنجا مانند مدارس مخفی مغان ایرانی میزویسد:

دورهٔ فعالیت او ( - فیثاغورس) بعهد کورش ـ سرسلسلهٔ هخامنشیان (۵۷۰ ـ ۵۲۰ ق.م) میافتد ... برخی نوشتهاند که او در هنگام لشکرکشی کمبوجیه به مصر در بهار سال ۵۲۵ ق.م در مصر بوده و در آنجا اسیر شده و با سپاهیان ایران به بابل آمده و مدت دوازده سال در میان کلدانیان و مفها بسر برده و وقتی که به ساموس (وطنش) برگشته پنجاه و شش ساله بوده است. <sup>1</sup>

یک دانشمند رومی (قرن اول میلادی) بنام پلینیوس مینویسد: افیثاغورس و دموکریتوس (ذیمقراطیس) و امیدکلوس (Empedoclos - انباذقلس) و افلاطون از برای آموختن آیین مغ سفر دور کردنده،<sup>۲</sup>

سیسرو (خطیب معروف رومی بسال ۱۰۶-۴۰ م) به سفر مصر فیثاغورس و

۱) مزدیسنا و ادب پارسی، دکتر محمد معبن، ج ۱، ص ۱٤٦.

<sup>2)</sup> Plinius, Nanuralis Historia, 12.

شصت و چهار الإلهيّة

أشنایی وی با مغان ذکری کرده است. همچنین والریوس ماکسیموس ( مورخ رومی معاصر قیمری است. همچنین والریوس ماکسیموس ( مورخ رومی معاصر قیمری به ایران رفت و به تعلیمات مغان و کسب دانش آنان پرداخت و از آنان گردش اختران و سیر ستارگان و خواص طبیعی آنها را آموخته.

فورفوریوس (فیلسوف اشراقی اهل سوریه در قرن سوم میلادی، و شاگرد افلوطین) در تاریخ فلسفه مینویسد:

فیثاغورس پیش از همه چیز به راست بودن سفارش نمود، و از اینکه آدمی فقط بواسطه «راستی» ممکن است مانند خدا گردد، زیرا ـ چنانکه او از مغها آموخته بود ـ خداوند، که آنان هرمزد (Oromazes) مینامند، پیکری است بسان فروغ، و روانی است چون راستی...

فیثاغورس با کلدانیان آمیزش داشت، همچنین نزد زرتشت رفت و از پرتو او از گناهان پیش پاک گشت. ۱

دکتر معین در همان کتاب از رسالهای بنام سیاحتنامهٔ فیثاغورس نام میبرد که منسوب به اوست (و ممکن است سفر روحی و مشاهدات غیرعادی باشد) و آنجا از گفتگوی زرتشت به فیثاغورس یاد میکند که در آن گفتگو زرتشت به فیثاغورس میگوید که آیین او جهانگیر خواهد شد؛ و فیثاغورس از جنگ و خونریزی بیمناک است واز آن سخن میگوید، ولی زرتشت پاسخ میدهد:

آیینی که بنیادش با اجساد (جهاد و شهادت) استوار نشود چگونه پایدار تواند بود... تو حکیمی بیش نیستی. نیکویی احوال مردم و سعادت آنان را حکما تعهد نتوانند کرد! افتخار این کار با سیاست پیشگان است... از

۱) مزدیسنا و ادب یارسی، بنقل از پسنا، پورداود، ج ۱، صص ۹۸ ـ ۱۰۲.

اکباتان (همدان) این مغان دانشمند چه فوایدی پیش آمد. دانش ژرف و عظیم آنان برای خودشان نیز سودی نداشت... برای عالم چه نتیجه بخشید!.... ۱

یکی دیگر از مؤلفان ایرانی مینویسد:

طبق روایات کهن که در کتاب زرتشت، پیامبر ایران باستان، بقلم پرفسور جکسون ایرانشناس آمریکایی نقل شده، فیثاغورس ریاضیدان بزرگ یونان باستان زیر دست استادان مغ تعلیم یافته است. وی میگوید: ما میدانیم که افلاطون آرزو داشت برای تحصیل علم نزد مغان به شرق برود و جنگهای ایران و یونان مانع شد.

پیروان پرادیقوس(Prodicus) ـ معاصر سقراط ـ بداشتن آثار زرتشت مباهات می کردند. حتی دارمستتر گفته است که : استاد سقراط یکی از فرزانگان مغ بنام گبریاس (Gobriyas) [احتمالاً همان کلمهٔ گبر در پارسی قدیم بمعنی مرد] بوده است.

و در همانجا چنین آمده است:

حتى در محبوب القلوب قطب الدين اشكورى (شاگرد ميرداماد) نقل شده است كه اصل علم منطق و حكمتى كه ارسطو تأليف و تهذيب كرده است بهنگام غلبهٔ اسكندر بر دارا و بلاد ايران، از خزايين ايران گرفته شده است. "

یکی از مؤلفان متعصب غربی ـ که بدشواری زیربار تأثیر مشرق در یونان میرود ـ

۱) همان، ج ۱، ص ۱۵۰.

٢) سرگذشت قانون، على باشا صالح، ص ٨٤

۲) همان

چنین میگوید:

اولین محصول آمیزش "نبوغ یونانی" با نبوغ شرقی را در نام فیشاغورس میتوان یافت. نظریهٔ فیثاغورس دربارهٔ روح متأثر از شرق است [تناسخ] این نظریه، خود از آیین اورفنی (Orphisme) ریشه گرفته و آیین اورفه، یونانی محض نیست ... در سنت آمده است که فیثاغورس به مصر و بابل سفر کرده و در آن سرزمینها با موبدان ایران(۱) و جانشینان زردشت محشور بوده است. ا

این مورخ متعصب ناچار سلسلهٔ دانش فیثاغورس را به موبدان ایران رسانده که قدر مسلّم در ایران بودهاند، بنابراین، اقرار ضمنی نموده که فیثاغورس به ایران (یا دست کم به مستعمرات آن یعنی بابل و مصر) سفر کرده و در آنجا دانش خود را فرا گرفته است.

با توجه به مدارکی که درباره سفر فیثاغورس به مشرق و سرزمین ایران و آموزش نزد مغان ایرانی و جود دارد ـ و ما برای رعایت اختصار به اندکی از آن قناعت کردیم ـ می توان ادعا کرد که رابطه و واسطه و سرپل اصلی و عمدهٔ انتقال حکمت و علوم ریاضی و طبیعی مانند آنها از ایران (و مشرق زمین بطور کلی) به نواحی مدیترانه و سرایت آن به آنن و دیگر شهرهای یونانی نشین، فیثاغورس بوده است.

اینک به بیان خلاصهای از زندگی و اشارهای به مبانی فلسفهٔ اشراقی او میپردازیم.

فیثاغورس پس از فراگرفتن حکمت ایرانی و آداب و سنن مغان، همچون یک مغ ایرانی به شهر خود بازگشت و پس از مدتی به شهر کروتونا(Crotona) از شهرهای روم

۱) فلسفه یونان، شارل ورنر، ص ۸ (فارسی)

مقذمة مصخع شصت ر هفت

(که گویا مهاجرنشین یونانی نیز بوده) رفت و در آنجا شاگردانی گردآورد و مکتب پارسی را بهمان شیوهٔ ایرانیان در آنجا برپاکرد.

اروپاییان دربارهٔ وی و مکتب او نوشتهاند که اساس آن بر اخلاق و نسک و عبادات و ریاضات جسمی و روحی بود؛ هر روز محاسبهٔ نفس میکردهاند و انجمنی بودهاند که در میان آنان رابطهٔ برادری حکمفرمایی میکرده و مطیع کامل پیر و استاد بودهاند. همهٔ شاگردان و پیروان او جامهٔ سفید میپوشیدند و کفش به پا نمیکردند، کم غذا و کم سخن و کم خنده بودند، بخدا سوگند یاد نمیکردند، و گوشت حیوانات را نمیخوردند و آنها را نمیکشتند؛ و معروف است که به تناسخ عقیده داشتهاند.

در این مکتب نوشتن ممنوع بوده و آموزش حضوری و زبانی انجام و سینه بسینه و دست بدست میگردیده است، زیرا آموزههای علمی و دینی و فلسفی همه سری بوده و بایستی از غیر و بیگانه پوشیده بماند و گفته شده که شاگردی را که رازی از هندسه را فاش ساخته بود در آب غرق نمودند.

مشهورترین نظریهای که از فیثاغورس بازمانده، نظریهٔ اصالت عدد است؛ و میگویند که عقیدهٔ وی بر آن بوده است که بنیاد جهان بر عدد است و بتعبیری، مبدأ آفرینش این جهان عدد میباشد. سهروردی در این باره این گونه میگوید:

و بين العقول و هيئاتها النوراتية اللاهويته نسب عددية، كما قال الحكيم الفاضل فيثاغورس المتألّه: إنّ مبادئ الموجودات العدد»؛ و لايعني به أن العدد أمر قائم بذاته فعال، بل يعني أن في الملكوت ذوات نورانيّة قائمة لا في جهات هي إنيّات قدسيّة فعّالة، لاتزيد وحداتها على ذواتها، هي أبسط ما

۱) میگویند فبلولاوس یا هیباسوس یکی از شاگردان آنجا زیر فشار فقر و نیاز کتابی نوشت و آن را در برابر قروض خود به حاکم سیراکوس، به وی داد، و از آن روز از دستگاه فیثاغورس رانده شد. (تاریخ الفلسفة الیونائیة، محمد مرحبا، ص ۲۶).

في الموجودات و أشرفها: و بينها منالنسب العدديه عجائب يحصل منها في الأجسام عجائب. <sup>١</sup>

در تواریخ فلسفهای که در غرب نوشته می شود این نظریه را بصورت اندیشهای موهوم بیان می کنند، زیرا جهان و کرهٔ زمین را ـ که از مواد و اجسام ساخته شده ـ بسیار دور از اعداد ـ که بنظر آنان مشتی ارقام و علایم برای شمارش اشیاء (معدودات) جهان است ـ می دانند، و از رابطهٔ اعداد و اشکال هندسی و حروف و کلمات با پدیدها و رویدادهای جهان و تأثیر فاعلانه آن چیزی نمی دانند.

دیگر عقیدهٔ مشهور آنان راجع به جهان آفرینش ، هماهنگی (Harmoni) حرکت ستارگان و نظم شگفت آن و رابطهٔ ریاضی این اجزاء با هم و با مخلوقات زمینی و انسان است. و بهمین دلیل قدما رابطهای علمی و استوار میان صورت ترکیبی ستارگان و اوج و حضیض و تقابل و تأخر و قران و افتراق آن با پدیدههای زمینی و حوادث طبیعی و طبع و مزاج انسانی قائل بودند.

بنظر برخی مؤلفان نام کزمو یا کسموس (cosmos) که به نظم جهانی و کیهانی داده شده از فیثاغورس است، و در اصل بمعنای «جمال و زینت» بوده است.<sup>۲</sup>

سبب این هماهنگی و نظم دل انگیز جهان و کیهان را آن میدانستند که جملهٔ جهان یک شخص و یک اندام و دارای روح و نفس است و رفتار آن عقلایی است. یکی از محققان اروپایی در این باره می گوید:

فیثاغورسیان ... می پنداشتند اجرام آسمانی بعلت طبیعت آسمانی خویش کاملترین حرکات یعنی حرکت دورانی را دارند، و علاوه بر این

المطارحات، ص ٤٥٣، تصحيح كوربن

r) در حدیث توحید مفضل تیز امام علیهالسلام کسموس (قسموس) را به زینت و جیمال معنی قرموده .

مقذمة مصخع شميتونه

تمام این حرکات از دیدگاه اعداد و تناسب و وزن قابل ادراک است و تمام کائنات اعداد موزون و متناسبند. <sup>۱</sup>

و نیز میگوید:

بگفتهٔ ارسطو (مابعدالطبیعه ـ A۵) فیثاغورسیان همیشه سرگرم دانش ریاضی بودند، وچون در این دانش «عدد» اهمیت بسیار دارد به نتایج زیر رسیده بودند: أسمان هماهنگی و عدد است، عدد جوهر کل عالم است، وجود اشیاء تقلیدی از اعداد است.

گذشته از این، ارسطو میگوید: «آسمان را از اعداد بنا نهادهاند» (در آسمان III ـ مابعدالطبیعه ۸۸۶)

تقریباً همهٔ مورخان فلسفهٔ، یونان را بصورت محور و مرکز جوشش و فرهنگ جلوه می دهند؛ چه آنها که نامی از شرق بعنوان یکی از منابع فلسفه و فرهنگ یونانی می برند، یا آنها که بکلی مشرق را با تمدن و فرهنگ چندین هزار سالهاش دانسته یا ندانسته به فراموشی می سپارند. چون روزگار ظهور ثالس و فیثاغورس بنظر ما نقطهٔ عطف فرهنگ و تمدن یونان است، از اینرو ناگزیر اندکی به جغرافیا و تاریخ اجتماعی و سیاسی و فرهنگی آنجا می پردازیم تا بهتر بتوان در ادعای مورخان غربی داوری عادلانه نمود.

444

۱) پهدایش دانش نجوم، واندر وردن ، ص ۲۰۱ و ۶۰۸ (فارسی).

## يونان قديم

یونان بخش جنوبی شبه جزیرهٔ بالکان، که در ساحل دریای اژه و میان آن و دریای مدیترانه قرار گرفته، سرزمینی کوچک بوده که بگفتهٔ آلبرماله فقط پنجاه و پنجهزار کیلومتر مربع وسعت داشته او یک سیام مساحت کنونی ایران (و حدود یک صدم مساحت ایران زمان هخامنشیان) بوده است.

مردم یونان در اصل اقوامی وحشی بودند از نژاد آریایی که هین نامیده می شدند: و از حدود هزار سال پیش از میلاد مسیح از جانب مشرق به آن سرزمین سرازیر شده و در آن استقرار یافته بودند، و از راه ارتباطهای بعدی با مناطق متمدن آن نواحی مانند جزیره کرت و همچنین فنیقیه، از آنان استفاده از مس و مفرغ و آداب تمدن و شهرسازی و بعدها خط را آموختند.

ألبرماله دربارهٔ تازه واردان سرزمین یونان چنین مینویسد:

این مردم بسیار وحشی و درنده خو بوده و سر راه خود هرچه می دیدند خراب می نمودند. بدین لحاظ شهرهایی را که قوم آکٹوس (ساکنین قبلی

١) تاريخ ملل شرق، ألبرماله، ج ٢، ص ٢٤ (فارسي)

أنجا) ساخته بودند طعمهٔ آتش ساختند (...) و در طی چند صد سال بحالتی نیمه وحشی سرکردند. ۱

مورخ دیگری در این باره چنین نوشته است:

از حماسههای یونانی برئمی آید که یونانیها مردمی وحشی (بربر) و ناآشنا با آهن و بدون عادت به شهرنشینی بودهاند و در کنار خرابههای شهرهایی که ویران کرده بودند زندگی میکردند، و بعدها به ساختن حصار و زندگی شهری پرداختهاند.

یونانیان بسبب کوهستانی بودن زمین، و جدایی نزادی و دوری شهرها از هم، قادر به تشکیل حکومت واحد نمی شدند و زیر بار یکدیگر نمی رفتند. شهرهای معروف آن آثینه و اسپارته و مراکز کوچک دیگر بود و بزرگترین دولتشهرهای آنان از بسیاری از روستاهای انگلیسی کوچکتر بود.<sup>۲</sup>

فرهنگ یونان باستانی بسیار ابتدایی و جاهلی بود و بطرز نیمه وحشیان چادر نشین و اقوام سیار، خورشید و ستارگان و عوامل طبیعی را میپرستیدند، و برای دریا و درخت و باد و برق و مانند اینها خدایانی خشن و بیرحم و جنایتکار، ولی عیاش و هرزه قائل بودند؛ و برای آنها افسانهها و موهوماتی پرداخته بودند که امروز از آن به اساطیر (با میثولوژی) یاد میشود.

اقوام یونانی اساطیر و سنن و خدایان خود را بشدت حفظ میکردند، و همین اساطیر به وسیلهٔ شاعر دورهگردی به نام هُمِر (از اهالی ازمیر کنونی) به شعر درآمد و به

2) History of the world, H. Wells, P.93.

۱) همان، ج ۲، ص ۱٤۹.

پادشاه آنها فروخته شد، و بعدها همین اشعار حماسههای ملی یونان گردید و «ادیسه» و «آیلیاد» نام گرفت. نیز شاعر دیگری به نام هزیود (Hesiode) که دست به همین کار زد و در میان مردم شهرتی یافت.

از ملتی با این درجه تمدن نزدیک به توخش که حتی با ذوب فلزات و ساختن مفرغ نیز آشنا نبودند انتظار علم و حکمت بیجاست، از اینرو در میان آنان نه فقط از حکمت و نجوم و ریاضیات و فنون عملی خبری نبود، بلکه حتی وضع سیاسی و اجتماعی عادی سایر ملل را نیز نداشتند و دارای حقوق و قانون نبودند و نظم عمومی و جامعه نیز قاعده و اساسی بخود نمی دید.

از اینرو، هرج و مرج و بیقانونی و نداشتن یک نظام حکومتی صحیح و یک قدرت فائقه آنان را ناگزیر ساخت که اندیشمندان آنان بفکر اقتباس و تقلید از ملل دیگر بیفتند.

در حدود قرن هفتم ـششم پیش از میلاد مسیح یکی از اشراف اسپارت به نام لیکورک مأمور این کار شد، و پس از وی یکی از رجال آتینه به نام سوئون ۱ به این کار پرداخت و راهی جزیره کرت و ملطیه و مصر شد و سخنان او با کاهن مصری مشهور است.

با برقراری حکومت اشرافی (اریستوکراسی) در خاک یونان، بسبب همسایگی آن با تمدنهای بزرگ مصر و فنیقیه و بویژه تمدن بزرگ و باشکوه ایران دوران هخامنشی و راج تجارت میان یونان و سرزمینهای نزدیک و ساحل مدیترانه، این ملت با فرهنگهای دیگر روبرو گردید و با تمدن آنان آشنا شد. بخصوص مشرق آباد و متمدن توجه یونان فقیر را به خود جلب کرد و یونانیهای زیادی به ممالک مشرق آمده و در بابل و مصر و

۱) حدود سال ۹۹۰ ق.م.

سوریه منتشر شدند و بعد از تشکیل دولت هخامنشی بر عده یونانیان در ممالک مشرق افزوده. ۱

یکی از مورخان بنام اروپایی می گوید:

هلنها در حدود سال ۲۵۰ ق.م نخستین دین خود را از سوریه گرفتند. در همین حوالی، الفبای فنیقی را اقتباس کردند... اگر یونیانیان با حواشی دریای مدیترانه تماس برقرار نمیکردند(...) دریافت تأثیرات هنری و اقتباس الفبای فنیقی در قرن هشتم ق.م برای آنها امکانپذیر نمیشد. این تماس بایستی دریایی بوده باشد و باید آن را نوعی از تجارت بشمار آورد... از قرن هشتم ق.م ببعد نیاز عمده اقتصادی یونانیان تحصیل غذا (...) از آن سوی مرزهای جهان هلنی (ا) بود که در ازای محصولات یونانی عرضه میشد.

همین فقر اقتصادی و فرهنگی مردم آتن و اسپارت سبب گردید که نخست به سرزمینهای اطراف مانند ایونیا و مالت و کرت و جنوب ایتالیا و سیسیل، و سپس به نقاط دورتر مانند بابل و ایران روی بیاورند، و از آن پس بیشتر ایالات حوزهٔ مدیترانه مهاجرنشین یونانی شده بود و در میان سپاهیان ایران و ملل دیگر مانند بابل و مصر و لیدی گروههایی از سربازان و جنگاوران یونانی یافت میگردید. حضور بیش از ده هزار جنگجوی یونانی در سپاه کوروش دوم بفرماندهی گزنفون نمونه این مهاجرتهاست و نام برادر Alcaeus شاعر یونانی بعنوان سرباز مزدور بختالنصر حاکم بابل در تاریخ آمده است."

ان تاریخ ایران باستان، بیرنیا، ج ۱، ص ۱۲.

۲) تاریخ تمدن، نوینبی، صص ۲۰۳ ـ ۲۰۱(فارسی).

۳) همان، ص ۲۰۱.

هفتاد و چهار الالهيئة

یکی از جاذبههای ملل مشرق، دانش و دانشمندان آن بود. از اینرو، طلاب و مشتاقان حکمت و نجوم و پزشکی و علوم دیگر به مصر ـ که دروازه ملل مشرق بود ـ روی میآوردند و از آنجا بسوی بابل و ایران و هند سرازیر میشدند. معروفترین کسانی که به این سفرها روی آوردند ثالس اهل ملطیه و فیثاغورس از اهالی آسیای صغیر بود.

تا اینجا به تاریخچهٔ زندگی و شخصیت و مکتب فیثاغورس نگاهی سریع انداختیم، اینک اندکی به سیر خاندگی اندان و زندگی انداختیم، اینک اندکی به سیر حکمت اشراقی و ایرانی در قلمرو غربی ایران و زندگی ثالس و انباذقلس و ذیمقراطیس (که گفته شده است که به ایران آمده و با مغان رابطه داشتهاند)و دیگر حکمای یونانی و غیریونانی آن مناطق میپردازیم.

از قراین تاریخی بر می آید که از زمان حملهٔ کورش به غرب و مناطق ساحلی و جزایر مدیترانه و بالکان، رسم برآن بوده که ایرانیان علاوه بر سپردن اراضی مفتوحه به یکی از سرداران خود، مغان و روحانیانی را نیز مأمور ترویج آیین یکتاپرستی و رها ساختن پرستش بتها و خدایان جاهلیت میساختند؛ و این مغان که گاهی نام آنان با سرزمین مربوطه همراه می شده، و مثلاً نام مغان آسیای صغیر یا مغان سوریه را در مدارس مدارک تاریخی دیدیم ـ علاوه بر آموزش دین الهی (یا بهدینی)، جوانان را در مدارس دیر مانند خود به آموزش حکمت و علوم هندسه و حساب و نجوم و مانند آن آشنا می ساخته و آنها را برای رفتن به ایران آماده می نمودهاند.

از اینرو دور نیست که ثالس و فیثاغورس و حکمای مانند آنها ـ که برخی در قلمرو حکومت شاهان ایرانی (هخامنشیها و مادها) زندگی میکردند ـ پیش از روانه شدن به مشرق، در نزد مغان آموزشهایی دیده باشند.

# ٹالس مَلْطی

جزیرهٔ ملطیه (یا مالت) در شمال آفریقا قرار دارد و بسبب همسایگی با چند تمدن نسبتاً عالی مانند فنیقیه و مصر و تونس (که کارتجنه ـ یا کارتاژ ـ خوانده میشد) در قرن هفتم و ششم پیش از میلاد دارای تمدن، و تجارت دریایی و ثروت و قدرت بود و از آنجا چند حکیم نامدار برخاسته است که معروفترین آنها ثالس (Thales) میباشد.

ثالس را یکی از هفت فرزانهٔ (یا حکمای سبعه) پیش از تاریخ دانستهاند. وی را برخی لبنانی الاصل شمردهاند که در جزیرهٔ ملطیه زندگی می کرده؛ تولد او روشن نیست ولی حدود آن را سال ۶۲۴ ق.م و مرگ او را سال ۵۴۶ ق.م نوشتهاند. معروف است که او کسوف سال ۵۸۵ ق.م را پیش بینی نموده بوده و این با تاریخ ولادت او مناسبت دارد، زیرا در آن سال حدود چهل سال داشته و دارای کمال لازم علمی برای این کار بوده است.

با اینکه همه او را اهل ملطیه یا فنیقیه (لبنان) میدانند، ولی انگیزههای مورخان معاصر اروپایی که به آن اشاره شد سبب گردیده که در تواریخ خود سراسر آن مناطق و حتی ـ چنانکه خواهیم دید ـ آسیای صغیر را جزیی از اروپا بحساب بیاورند تا بعدها تاریخ تمدن نویسان نوپای آنجا بتوانند ادعا کنند که: «تالس اولین فیلسوف اروپایی است». ا

سفر ثالس به مصر را همه نوشتهاند، و برخی دانش نجوم او را (از جمله محاسبات وقوع منظم کسوف و خسوف) برگرفته از بابل دانستهاند، <sup>۲</sup> و در برخی روایات آمده است که در جنگی همراه یکی از سرداران لیدیایی به ایران آمده است.

۱) تاریخ فلسفهٔ یونان، گاتری، فصل طالس.

۲) همان، ص ۸۰

ثالس در ادبیات فلسفی مسلمین مقام والایی داشته و عدهای ـ و از جمله ملاصدرا ـ او را از شاگردان انبیا شمرده ۱ و در ردیف هرمس و اُغاثاذیمون و فیثاغورس آوردهاند. گویا در عصر خود به وی «سوفوس» یعنی حکیم میگفتهاند.

ثالس نیز بشیوهٔ حکمای ایرانی و مغان در امور سیاسی و اجتماعی و تأمین آزادی و عدالت و سعادت مردم دخالت میکرده و طرفدار حکومت حکیمان فرزانگان بوده است: و بتعبیر دیگر مصطلح، حکمت عملی را در کنار حکمت نظری، و حکمت نظری و دانش و بینش را برای عمل و زندگی و تأمین سعادت بشر میخواسته است.

به وی نسبت دادهاند که آب را مادقالمواد میدانسته، و در ریاضیات (هندسه) قضایایی از وی برجای مانده که مشهور و از مبادی علم هندسه است.

## أناكسيمانوس

همزمان با تالس ملطی حکمای دیگری نیز بودهاند که در کتب تاریخ فلسفه بنامهای فیثاغورس و آناکسیمانوس و أنکسامیندروس برمیخوریم.

آناکسیمنوس را شاگرد ثالس دانستهاند اگرچه هرگاه درگذشت او را ۵۸۰ ق.م بدانیم (که تقریباً زمان تولد فیثاغورس است) و وفات تالس را که ۵۴۷ ق.م است با اُن مقایسه کنیم، درگذشت تالس سیوسه سال پس از وی ـ و در نتیجه ـ این گفته یا احتمال، ضعیف خواهد شد.

نظریهٔ معروف او دربارهٔ «أرخه» - بیونانی مادةالمواد و اصل اشیاء در أفرینش -أن بوده که «هوا» را اصل و مبدأ اشیاء می دانسته است. برخی از متأخرین مقصود وی را

١) رسالة في الحدوث، ملاصدرا، ص ١٥\_١٥.

مقدّمة مصحح

از هوا، دّم یا نفس (Pneuma) دانستهاند که گویا خود وی همین تعبیر را نموده است که با تعبیر عرفانی «نفس رحمانی» یا «وجود منبسط» قابل تطبیق است.

نکتهٔ مهمی که جا دارد در اینجا گفته شود و در تفسیر و فهم تاریخ فلسفه ضروری میباشد آنست که پارهای از تعبیرات و اصطلاحات فلسفی حکمای قدیم غرب و حکمای ایران باستان را که دارای مفاهیم عالی عرفانی و اشراقی فلسفی بوده، از زمان ارسطو ببعد بمعانی ظاهری مادی و اصطلاحات علوم طبیعی تطبیق دادهاند و آنها را از مسیر اصلی آن برگرداندهاند؛ شاید سبب آن بوده که مفسران فلسفهٔ گذشتگان ـ و از جمله خود ارسطو ـ یا طبیعیدان بودند و به علم طبیعت (یافوذیس : Fysus) اهمیت بیشتر میدادند یا در اصل مذاق طبیعی داشتند و از ذوق اشراقی و عرفانی خالی و بیجیره بودند.

ارسطو که از نامورترین فلاسفهٔ قدیم است ـ چنانکه در جای خود خواهیم گفت ـ از مُثُل نوزیه اشراقیون و استاد بلافصل خود افلاطون، موجوداتی مادی می فهمید، و از آنرو آنرا بسخره می گرفت و آن را نمی پذیرفت. او و اخلاف او تمام تعبیرات گذشتگان را ـ که به آنها اشاره خواهیم کرد ـ مانند آناکسیمندروس ـ آناکساگوراس ـ فیمقراطیس ـ پارمنیدوس ـ هرقلیتوس ـ و دیگران ... حمل بر مادهٔ بیروح و مادهٔالمواد طبیعی و امور مادی و فیزیکی (فوذیس) می نمودند، در حالی که تمام آن بزرگان ـ که صدرالمتألهین و حکمای مسلمان آنان را شاگردان انبیا می دانستند ـ همه فیلسوف و حکیم بمعنای واقعی و مصطلح بودند و از عمق فلسفی و عرفانی برخورداری داشتند.

آنچه که تاریخ نویسان فلسفه به آن توجه نداشتهاند این بوده که فهم تعابیر حکمای باستانی، آشنایی با فلسفهٔ اشراقی میخواهد (که در آن زمان بطور گستردهای در ایران و اقمار آن رواج داشته) و بدون آشنایی با عرفان و فلسفهٔ مشرقی قدیم

ففتاد و هشت المظاهر الإلهيّة

نمی توان مطالب و گفتههای قدما را دریافت و یا تفسیر نمود.

# آناكسيماندروس

شاگرد یا معاصر دیگر تالس حکیم بنام آناکسیماندروس (آناکسیمندر) است که گویا در حدود ۵۴۷ ق.م(همزمان با فوت تالس) درگذشته است.

عنصر و اصل اساسی جهان ـ بنظر این حکیم، «حقیقت بیکران» یا «وجود نامتناهی» (و بزبان یونانی:Apciron) وانمود شده است، حقیقتی که همهٔ اضداد و اشیاء در آن مجتمعند، ولی این حقیقت مقدم بر همهٔ آنهاست.

از قدیم، مکتب ارسطو ٔ و بعد از آنها در اروپا، از این سخن چیزی مانند هیولای ارسطو و مادهای بهیانتظام «(Chaos) و گسترده در جهان ٔ می فهمیدهاند که همان مادةالمواده بود.

با توجه به گسترش عقاید مذهبی ـ فلسفی ایرانی آن زمان در سراسر منطقهٔ مدیترانه و یونان (و از جمله جزیرهٔ ملطیه) و رواج عقیدهٔ زروانیگری، میتوان به این عقیده رسید که نظر وی در واقع همان «زروان» ایرانی است، زیرا این عقیده، بحسب ظاهر نادرست، در بخشهایی از جهان متمدن، که با ایران رابطه داشتند بسیار رواج داشت و میگفت که وجودی ازلی و سرمدی نامتناهی پیش از همه موجودات، وجود داشته، و زمان را بوجود آورده، و خیر و شر (هرمزد و اهریمن) پس از وی پدیدار شدهاند، و همه چیز کرانه دارد و محدود است جز زروان که «ذاتی بیکران» است. ۳

١) تاريخ الفلسفة اليونانية، محمد مرحبا،ص ٥٢.

۲) فلسفههای بزرگ پیردوکاسه، ص ۱۹ (فارسی).

۳) از جمله تکنگاری در این موضوع، ن. ک به آئین زروانی، دکتر مسعود جلالی مقدم.

مقدّمهٔ مصحّح هفتاد و نه

دربارهٔ این حکیم نوشتهاند که او «میل منطقه البروج» را کشف کرده، ولی محققان کنونی کشف آن را به بابلیها نسبت میدهند. ۱

#### \*\*

پس از این سه حکیم معروف اهل جزیرهٔ ملطیه (یا مالت)، حکیم نامور دیگری از آنجا برنخاست و دیدهها بسوی «ساموس» ـ جزیرهٔ دیگر آن نواحی ـ بازگشت، که «فیثاغورس» مانند خورشیدی از شرق روانه شده و در سراسر آن منطقه بنور افشانی پرداخته بود و مکتب فلسفی او ـ که بشیوهٔ مغان ایرانی همراه با مدارس صامت و ریاضتهای بدنی و روحی و پنهانکاری و مستوری شدید اداره می شد ـ جای مکتب تالس را گرفت و از هر طرف مشتاقان حکمت بسوی او روی آوردند.

موج حکمت اشراقی فیثاغورس که مرکز آن شهر کروتون (جنوب ایتالیا) بود، سراسر منطقهٔ مدیترانه را فراگرفته بود. در این زمان آسیای صغیر (ترکیهٔ کنونی) که مرزدار تعدن و حکمت ایرانی بود اگر چه تقریباً هماهنگ با رواج فرهنگ و تمدن مادی و هخامنشی حرکت می کرد و روابط مستقیم با ایران داشت و خود از مستعمرات آن شمرده می شد، ولی از تأثیر مکتب فیثاغوری نیز بدور نمانده بود: از آنرو آسیای صغیر آن روزگار را باید یکی از مراکز نشر حکمت اشراقی ایرانی دانست، و از این باب است که حکمایی بزرگ و نامدار همچون هرقلیتوس از آنجا برخاسته است.

## هرقليتوس

یکی از این حکمای نامور ـ که بسبب سخنان رازگونه و رمزآمیزش هنوز مشهور است ـ هراکلیتوس میباشد که مترجمان عرب وی را هرقلیطوس معرفی نمودهاند.

۱) تاریخ علم نجوم. وردن

هشتاد المظاهر الإلهية

این حکیم اهل شهر افهسوس (Ephesus) در آسیای صغیر و یکی از اشرافزادگان آنجا بود. تولد او را سال ۵۳۵ ق.م ٔ و درگذشت او را بسال ۴۷۵ نوشتهاند که کمی بعد از جنگ سپاه ایران با مردم آتن در سالامین است. بنابراین تمام زندگانی وی در دوران تسلط ایرانیان (از تسلط کوروش بر آسیأی صغیر و سواحل و جزائر مدیترانه و دریای سیاه تا دوران داریوش) بوده، و بهمین دلیل فرهنگ و تمدن و حکمت ایرانی بر سراسر آن مناطق حکمفرمایی داشته است.

ازاینرو، همانگونه که خواهیم دید، فلسفه و مبانی اصلی هراکلیتوس از حکمت اشراقی ایرانی الهام گرفته، همچنانکه در تواریخ آمده است که وی با پادشاه هخامنشی آشنایی و مکاتبه داشته و شاه او را به دربار خود فراخوانده، ولی او که گوشه گیر بوده عذر آورده است آ. ستایش او از خدای یکتای ایرانی (که او شاید برای اولین بار نام آن را زنوس آگذاشته و بدگویی و مسخره کردن اعتقاد شرک آمیز یونانیان و هُمر شاعر که آن اساطیر را برای مردم به رشته نظم کشیده و بقول هراکلیتوس، مردم را گمراه کرده بود، همهٔ نشانه همین ارتباط مستحکم روحی و اعتقادی و علمی او با ایرانیان است؛ همانگونه که خود وی نیز در آن زمان تبعه ایران شمرده می شده است.

هرا کلیتوس را همزمان با حکیم دیگر ایتالیایی (از منطقه إله ایا ایل ایا): بارمنیدس (یا پارمنیدس: Parmenidus) دانستهاند. معروف است که هرا کلیتوس دارای منصب مغی و کاهن بزرگ معبد ارتمیس بوده، که گویا عنوان «Basilcus» که به وی دادهاند، بهمین معنا و بهمین مناست بوده است.

چون مبانی فلسفی هرا کلیتوس از طریق ارسطو و برخی معاصران وی بـه مـا

١) تاريخ الفلسفة اليونانية، محمد مرحبا، ص ١٠١.

۲) سیرحکمت در اروپا، محمدعلی فروغی، فصل اول.

۳) Zeus: ابن كلمه را يوناني شده كلمهٔ زاوش مي دانند.

رسیده صورت تحریف یافتهای بخود گرفته است. معروف است که «آتش» را مادةالمواد می شمرده و هستی را در گرو تضاد و پیکار میان اضداد، و همچنین طبیعت هستی را روان و همه چیز را در حرکت مستمر و ثابت میدانسته و میگفته که «دو بار در یک رود وارد نمی توان شنید».

لیکن، تحلیل دقیق فلسفی عقاید او نشان می دهد که عقاید او نه تنها دارای ارزش علمی و فلسفی است، که حتی بهمان مبانی مشهور حکمت اشراقی ایرانی برمی گردد و مقصود وی از این تعبیرات، که بشیوهٔ مغان بارسی رمزاًمیز و پوشیده بیان می شده، نکات عمدهٔ فلسفه ای است که بعدها افلاطون و افلوطین آن را ترویج کردند.

اصول فلسفی (یا بتعبیر دیگر نوامیس طبیعی) وی عبارتند از:

۱ همه چیز این جهان در حال صیرورت و تحول و تغییر است. افلاطون از وی نقل کرده است که مقصود وی آن است که در جهان، «سکون» وجود ندارد و ذات و جوهر آن حرکتی دائمی و ثابت دارد. ا

۲ـ أتش حقيقتى است ازلى و ابدى كه أفرينش بر أن قرار گرفته، و جهان (Kosmos) أتشى است زنده و پايدار. اشياء با تمام تحولات مادى خود چون آب و خاک و عناصر همه از آتش بوجود آمدهاند<sup>۲</sup> و بسوى آتش باز خواهند گشت. روح نيز آتش است.

۳. جهان از اضداد تشکیل شده و دوام این جهان در گرو پیکار دائم اضداد و موجودات است. جهان پر است از «کُوْن و فساد» و «لیل و نهار» و «جنگ و آشتی» و دمرگ و حیات»؛ و روزی که این تضادها نباشد جهان

۱) موسوعة الفلسفة، عبدالرحمن بدوی، موضوع حرکت جوهری از اصول حکمت اشراق ایرانی بود که تا
 زمان ملاصدرا صورت فلسفی و برهانی بخود ندیده بود، و ملاصدرا آن را از راه فلسفی اثبات نمود.
 ۲) قرآن نیز اصل کیهان را از ددخان، چیزی مانند دود میداند.(سورهٔ فصلت، آیهٔ ۱۱).

نابود خواهد شد. پیکار اضداد، حقیقت و ذاتی جهان و نگهدارندهٔ اشیاء میباشد، و اضداد عالم، همه یک حقیقت و یک چیزند و از یک ناموس اصلی جهان یعنی لوگوس (Logos) مایه میگیرند.

لوگوس یا قانون واحد فراگیر (در لفت بمعنی کلمه یا عقل فعّال) عامل نظم ثابت و منطقی است که اینهمه پویایی و صیرورت و پیکار اضداد بحکم آن انجام می شود و ضامن وجود و بقای جهان است ا

همانگونه که گفتیم درک نکات فلسفه این حکما بدون آشنایی با اصول حکمت اشراق ایران قدیم ممکن نیست و با آشنایی با آن براحتی میتوان اندیشهٔ این بزرگان را دک مانند «گنگ خوابدیده» مخن میگفتند برای مردمی ناشنوا ـ درک نمود.

آنچه که ما از این سخنان میفهمیم همان است که پیش از وی و پس از او گفتهاند. مقصود وی از آتش، آتش مادی سوزان نیست، بلکه اشاره به یک هویت والای قدسی و مجرد از ماده، و رمزی از یک حقیقت خلاق دائمی زنده و حکیم و ازلی و ابدی است که جهان را فراگرفته، و بقیهٔ موجودات حتی آب و خاک و روح انسانی از آن برخاستهاند، و سرانجام به آن خواهند پیوست.

۱) یهودیان اصرار دارند که کلمهٔ لوگوس را اولین بار فیلون بکار برده، ولی از قراین برمی آید که هراکلیتوس نیز آن را از ایرانیان گرفته است و بعقیدهٔ وبل دورانت (تاریخ تمدن، چ ۱، ص ۴۲۵) همان امنش یاک، منکور در بستلست که بعدها به امشاسیندان تعبیر گردیده، و مقصود اصلی حکمت الهی بوده (نه عقل)، که بمرور بمعنی فرشتگان در آمده، برای آشنایان به عرفان اسلامی حل مسئله آسان است، زیرا صادر نخستین را هم عقل اول و هم نور و منش یاک، و هم فرشتگان مجرد و مقارق می نوان دانست که به فیض مقدس و مقام اسماء و کلمات تامات و کلمة الله نیز تعبیر گردیده است بنابر بستامنش یاک یا بیونانی (لوگوس) اوسیله آفرینش کایناته است؛ و این بعدها در عرفان اسکندرانی بوسیله افلوطین و اودیگنس و فیلون یهودی بکار رفته، و بعدها در مسیحیت جای افنوم دوم را گرفته است.

۲) اشاره به شعر:

مقدّمة مصخح هشتاد و سه

مبدأ دانستن آتش این حکیم مانند عدد دانستن مبدأ جهان در نظر فیثاغورس است و ـبرخلاف برداشت ارسطو و فلاسفه طبیعتگرای دیگر ـیک مبدأ مادی و بمعنای مادّةالمواد نیست، بلکه یک دیدگاه عرفانی است، و تعبیر «شعلهٔ مسلکوتی» در کتب ملاصدرا و میرداماد را بخاطر می آورد همانکه از آن در ادب عرفانی «جاویدان خرد» یا «آتشی که نمیرد» و مانند اینها نیز تعبیر شده است.

نظریهٔ تحول و حرکت دائمی جهان نیز (که صدرالمتألهین از أن به حرکت جوهری تعبیر نمود) هرچند یک نظم و ناموس جهانی است، ولی اصل این حرکت و پویایی، ثابت و ایستاست، همان که ملاصدرا أن را جهت ارتباط حادثات و متغیرات به قدیم ذاتی و ثابت و ابدی (واجب الوجود) می داند (و با صطلاح: ربط حادث به قدیم).

برخی از محققان اروپایی نظریهٔ او را مخالف نظریهٔ فیثاغورس و حکمای ایلیائی دانستهاند که همه وحدتگرا و به وجود واحد و ثابتی معتقد بودند، و هراکلیتوس را کثر تگرا انگاشتهاند، ولی این خطاست؛ زیرا حکمای ایلیائی نظر بمقام صدور موجودات و مجموعهٔ جهان، بعنوان یک واحد داشتند (که از آن به انسان کبیر و گاهی کوسموس تعبیر مینمودند) و نظریهٔ هراکلیتوس دربارهٔ آتش، ناظر به همان مرحله و مقام است، ولی نظریهٔ تحول او شامل مبدأ وجود و مفارقات و مجردات نمیشود، بلکه مخصوص جهان ماده و همین موجودات محسوس و زمانیات و ظرف زمان است.

در اینجا اگر بخواهیم مصطلحات حکیم میرداماد را بکار ببریم باید بگوییم که نظریهٔ حکمای ایلیایی مربوط به وعاء دهر است، و نظریهٔ صیرورت و پویایی و بیقراری جهان هستی هراکلیتوس مربوط وعاء زمان میباشد.

نظریهٔ «تضاد دائم اجزاء جهان» که خلاف «صیرورت دائم» میباشد، خود یک اصل ثابت و یک ناموس طبیعی است و اگر بتوان از آن به دیالکتیک تعبیر کرد با هشتاد و چهار المظاهر الإلهيّة

دیالکتیک صرفاً مادی مارکس فرق بسیار دارد؛ و بگفتهٔ یکی از محققان ایرانی.

برعکس، این دیالکتیک بابینش تضاد عرفانی در مذاهب شرقی بخصوص زرتشت و مانی و ادیان یهود و مسیحیت و اسلام و تصوف شرقی بسیار شبیه و هماهنگ است. زیرا در این بینش با اینکه جهان و انسان بر مبارزهٔ تضادها (خیر و شر، اهورا و اهریمن، روشنایی و تاریکی، انسان و ابلیس) استوار است، در عین حال دو اصل ثابت وجود دارد: یکی نظام تکاملی جهان، و دیگری ذات قدسی (یا جوهر اعلای قدسی) یا روح جاوید و حاکم برجهان. در واقع اگر مارکس دیالکتیک هگل را وارونه کرده، دیالکتیک هگل را وارونه

چنین بنظر میرسد که همین نظریهٔ تکون و ساخت و ساز موجودات مادی از برکت تضاد، الهامبخش ارسطو برای بیان نظریهٔ وی بنام «هیولا و صورت» گردیده، با این تفاوت که در نظریهٔ ارسطو «صورت» با «هیولا» تناقضی ندارد و تضادشان تکمیلی است و به تعاشق و تناکح بیشتر شبیه است تا جنگ و تدافع، همچنانکه در عرفان اسلامی نیز «حُبّ» و «عشق، عامل تماسک و تجاذب و کیان پدیدهها شناخته گردیده است.

نکتهٔ دیگر در فلسفهٔ هراکلیت موضوع «لوگوس» است که حتی در برخی عبارات خود وی بمعنای کلمه و کلام به کار رفته است. امّا بر روی هم لوگوس بنظر وی حقیقتی مجرد (غیرمادی) واحد، شامل و مسیطر بر جهان و قوانین و پدیدهها و رویدادهاست و تدبیر جهان با اوست. قابل ادراک با حس نیست و فقط عقل بشر می تواند آن را درک

۱) در فلسفه چینی نصورت نزاع دائم دیبن، و دیانگ، آمده است، و یکی از محققان (خانم دکتر ساچیکو مورانا در کتاب تاثوی اسلام) آنرا با صفات جمالیه و جلالیه الهی تطبیق نموده است. عوفان اسلامی، ص ۹.
 ۲) انسان، مارکسیسم و اسلام، دکتر علی شریعتی، ص ۳۶.

كند ازبرا عقل بشر جزئي از عقل الهي است ال

قوس نزولی آفرینش تا پایان قوس صعود (تکاملی و پایاتی انسان و جهان) که بر روی هم یک دایره است بحکم «لوگوس» یا ناموس بزرگ جهان است و تمام تحولات و تغییرات و صیرورتها در همین دایره و در همین نظم ثابت انجام میگیرد. تعبیر «کلمه» در قرآن آمده و در انجیل یوحنا نیز عبارت «در ابتداکلمهٔ (Logos) بود، و کلمه نزد خدا بود، و کلمه خدا بود؛ همه چیز به واسطه او آفریده شده است» و وجود دارد و اشاره به رابط میان قدیم و حادث و واجب و ممکن و نامتناهی با متناهی است و یکی از اصول معارف دینی میهاشد.

هراکلیتوس کتابی داشته که پارههای آن بدست آمده و حدس ما بر این است که دربارهٔ حکمت عملی و سیاست مدن بوده است، نه شرح حکمت نظری و حقایق و دقایق فلسفی. از کتاب وی برداشت کردهاند که وی دشمن دموکراسی و طرفدار حکومت اشرافی (اریستوکراسی) بوده است. این برداشت نیز برخاسته از آشنا نبودن با فرهنگ دوران آن حکیم و معیار قراردادن فرهنگ زمان معاصر میباشد.

همانگونه که مکرر گفتهایم، تمام کوشش اجتماعی و سیاسی حکما از عهد فیثاغورس ببعد برکرسی نشاندن اصل «حکومت حکما» و ریاست فرزانگان بوده که ملاک «فضیلت»، یعنی حکمت و عدالت و علنم را دارا باشند، نه ثروت یا خاندان یا قدرت و زور که زیر پوشش دموکراسی انجام میشد. بهمین دلیل، پیروی از هواهای روزمرهٔ مردم را بر خطا و برخلاف مصلحت جامعه می دانستند و سقراط جانش را در این راه داد و حکمای بسیاری مانند فیثاغورس و افلاطون در این راه مجبور به ترک وطن شدند.

۱) اصل عبری آن در عصر عیسی(ع) را نمی دانیم و این لفظ را در زمان ترجـمهٔ انجیل به پونانی در آن گنجانیدند.

این حکیم را «حکیم گریان» نیز خواندهاند و این- برخلاف برداشت برخی از نویسندگان ـ مربوط به بدبینی او به جهان نیست، بلکه اشاره به ریاضات بدنی او و دوری از مردم و تفکرات و تأملات او دارد، و در برخی عرفای دیگر نیز این خصلت را ذکر نمودهاند.

شورشهایی که در یونان بخصوص در آتن و برخی مناطق شمالی دریای مدیترانه برپا میشد، و اختلافهای سیاسی حکام محلی که منجر به کمک خواستن مالی و نظامی از پادشاهان ایران میگردید سبب شد که ارتش ایران چند بار به آبهای مدیترانه اشگرکشی کند و بقصد تسخیر شهر آتن بپردازد. این اشگرکشیها بسبب آنکه بیشتر سپاه از مزدوران محلی و حتی یونانی بودند و تسخیر چند شهر کوچک ـ که بیش از ده هزار نفر جمعیت فقیر چیزی نداشت و ثروت و گنجینهای در آن یافت نمیشد انگیزهای برای سپاه فراهم نمیآورد؛ و اگر انگونه که هرودوت و مورخان یونانی نوشتهاند درست باشد جنگجویان آتنی و همسایگان آن دلاور و در جنگ و دفاع با تجربه بودند و از خانواده و وطن خود دفاع میکردند، لذا هیچیک از این جنگها به پیروزی شاهان نمیانجامید و داستانسرایان یونانی از آن جنگها بمناسبت جنگهای سالامین و ماراتون (۴۹۰ و ۴۸۰ ق.م) حماسههایی ساختهاند و در بازیهای المپیک از

ناامنی مناطق آباد اَن منطقه ـ که اُسیای صغیر از جمله ایونیا(Ionie) در ترکیه در یک طرف، هلاس (Hellas) (یونان کنونی) طرف دیگر اَن بود ـ سبب کوچها

۱) مسابقات دو ماراتن که یاداور شکست ایران در ماراتن است از آن گونه است.

۲) یونان از ایونی منتق شده است. سبب دیونان، نامیده شدن سرزمین «هلاس» آن بود که شرقیها از
 جمله سیاه ایران نخست به آنجا رسیدند و بهمان سبب تمام منطقه را یونان نامیدند. همچنانکه رومیان
 و مردم ارویا چون از ناحیه ای که مردم آنجا گربک نام داشتند به یونان آمدند آنجا را دگریک، نامیدند ب

ومهاجرتهای بسیار میگردید و مردم فقیر برای کسب و درآمد، و مردم ثروتمند برای نجات خود به جزایر و سواحل امن و بکر روی میآوردند. از جمله این مناطق آرام، سواحل جنوب ایتالیای کنونی بود که شهر کروتون (که فیثاغورس مکتب خود را در نیمهٔ پایانی زندگی خود در آن گسترده بود) نیز در همان نواحی بود و دیگر ناحیهای به نام النا» (Elcat) در آن قرار داشت.

از سرزمین **النا** نیز حکمای بزرگی برخاستند که همه نشان از فیثاغورس داشتند. از مشاهیر آنان یکی کزینوفانوس و دیگر پرمانیدوس است.

# كزنوفانوس

کزنوفانوس (یا اکسینوفانوس: Xenophanus)، پس از فیناغورس بزرگترین حکیم الهی و مؤسس مکتب ایلیائی اشراقی است. او در اصل از مردم آسیای صغیر بود که بانگیزهٔ کسب فیض از فیناغورس و مکتب او به جنوب سرزمین ایتالیا مهاجرت کرده بود. ۲ تولد او را حدود سال ۵۷۰ و درگذشت او را سال ۴۸۰ (ق.م) نوشتهاند که بدین ترتیب عمر او نودسال میشود، ولی در تاریخ، عمر او را تا ۹۲ سال نیز آوردهاند. ۲

اگرچه به شاگردی او در کتب تاریخ تصریح نکردهاند، ولی بسیار بنظر و منطق دشوار میرسد که حکیمی در جوانی از آسیای صغیر به نقطه دورافتادهای مانند خاک ایتالیا مهاجرت کند و سالها در کنار مکتب پر شهرت و حتی جنجالی فیتاغورس و مجمع بزرگ حکیمان و حکیم بچگان آنجا زندگی نماید و کارش فلسفه و مکتب و

 <sup>→</sup> و امروز به فرانسه به آن Gréce، و به انگلیسی Grecce میگویند. نام اصلی که یونانیان خود را به آن نام میخواندند دهان» بود.

۱) فلسفههای بزرگ، پیردو کاسه، ص ۲۱(فارسی).

۲) از برخی از اشعار او نیز چنین استنباط شده است.

عقایدش همانند فیثاغورسیان باشد، ولی با آنان تماس نداشته و نزد آنان تلمّذ نکرده باشد.

این حکیم برخلاف شیوهٔ استاد خود فیثاغورس و هرا کلیتوس و دیگران دائم در سیر و سفر بوده است و به تبلیغ و ترویج توحید میپرداخته و با عقاید شرک آمیز رایج آن زمان که از آثار اشعار هومروس و هسیود (دوشاعر افسانه سرا) سرچشمه گرفته بود با پشتکار و بسختی مبارزه میکرده، و حتی برای آنکه بزبان کودکانهٔ مردم و متناسب ذوق و غریزهٔ آنان سخن گفته باشد از بیان کلمات فیلسوفانه و استدلالی پرهیز مینموده و مطالب خود را در قالب اشعار شیوا و دلیسند برای صردم عرضه می ساخته است.

از همت و جِدّ او بر این کار پیامبرانه ـ که به انجام رسالت الهی شبیهتر است ـ بر می آید که از عقاید و اوهام و خرافات دینی زمان، و بخصوص از خدایان موهومی که پستترین و رذیلانهترین و شهوت پرستانه ترین کارها را میان خود انجام می دادهاند، بسیار رنج می برده و از اینرو بوده است که به هومروس و هسیود ـ دو شاعر دیرینه آن سرزمینها ـ نفرین می فرستاده و از آنان ببدی یاد می کرده و مردمی را که چنین خدایانی را می پرستیدند بباد مسخره می گرفته است، و می گفته که بشر خدای خود را آنگونه تصور می کند که خود او هست و اگر حیوانات نقاشی می دانستند خدا را بشکل خود می کشیدند. خدایانی که مردم می پرستند و دارای تمام مفاسد اخلاقی هستند و فساد اخلاقی داده و می آموزند.

گزنوفانوس را یک مصلح دینی نیز دانستهاند، ولی این وصف نباید اوصاف دیگر او مانند حکمت و فلسفه و سیاسی بودن او را پنهان سازد.

نکتهٔ مهم و مکرری که باز یادأور می شویم آن است که حکمای پیش از ارسطو به

مقدمة مصخع هشتاد و نه

شیوهٔ مغان و حکمای ایرانی (وشرقی) حکمت نظری را با پنهانکاری و فقط به شاگردان مخصوص خود می آموختند و دربارهٔ آن کتاب و نوشتهای از خود باقی نمی گذاشتند، تا بدست مردم نااهل نیفتد، و در برخورد با مردم، در سخن و شعر و کتاب، فقط به حکمت عملی می برداختند و کزنوفانس یکی از همان حکماست.

وی به مردم میگفت که مردم آتن به ورزش و تربیت اندامی زیبا و قوی اهمیت میدهند و مسابقات و جشنهایی بنام «المپیک» برپا میسازند، ولی به پرورش روان و زیبایی آن و نیرومند ساختن روح و جان ـکه بمراتب از جسم مهمتر و کارسازتر است ـ اهمیتی نمیدهند و به آن اعتنایی ندارند، و بهمین دلیل به آتنیها بد میگفت و آنها را بباد استهزا میگرفت. ۱

دانسته بود که شرک و چندخدایی ریشهای جز خودپرستی مردم و اینکه مردم هر ناحیه بُت خود را میپرستند، ندارد و در جوامع بزرگتر همهٔ بتها رسمیت و مقام خدایی مییابند و اساطیر و افسانهها هم به آن کمک میکند.

أنچه را که از مبانی فلسفی او میتوان بدست آورد و بظاهر صورت فلسفی و برهانی ندارد، اصول و مبانی زیر است:

۱ دهستی، یا وجود، حقیقت اصلی جهان است، و هستی یک چیز (یک بمعنای واجد غیرعددی و حقیقی) بیش نیست که سراسر عالم را فراگرفته است.

۲ـ خدا اصل و منشأ هستی است و هستی بخش و مبرای از هر نقص، و منزه از
 مکان و حرکت. همه جا هست، ولی ثابت است با ثباتی کامل.

۳\_به وی نسبت دادهاند که خاک را مادةالمواد میداند.

١) تاريخ الفلسفة اليونانية. دكتر محمد مرحبا، ص ٨١

نود المظاهر الإلهيّة

ارسطو (در کتاب مابعدالطبیعه) گفته است که او معتقد به وحدت جهان موجود است (نه وحدت خدا) و بتعبیر دیگر، او را «مونیست» دانستهاند نه «مون ته ئیست، آ؛ و این اشتباه از آنجا برخاسته که حکمای پیش از ارسطو علاوه بر اعتقاد به وحدت واجب الوجود و خالق، وجودات را نیز بر روی هم مخلوق واحدی میدانستند و آن را به صورت انسانی تصویر مینمودند (که همان «انسان کبیر» عرفان اسلامی است). و این عقیده نه فقط منافاتی با اعتقاد به خدای واحد نداشت، بلکه نتیجهٔ آن بود، زیرا براساس قاعدهٔ ضرورت صدور واحد از واحد (الواحد لایصدر عنه إلاّ الواحد) بایستی «عقل» یا صادر اول را دکه با «ابداع» الهی از عدم محض به وجود می آمد ـ واحد بدانند و همه چیز انسان کبیر را به آن مربوط بشناسند.

اگر بخواهیم دربارهٔ کزنوفانس در یک جملهٔ کوتاه سخن گفته باشیم باید بگوییم که وی محکیمی بزرگ بوده استه، ولی این حکیم با تمام عظمت خود در جهان قدیم و جدید ناشناخته مانده و برخی تاریخ نویسان اروپایی او راحتی تا سر حد یک مطرب و شاعر دوره گرد پایین آوردهاند. و جوهره کلام او را- که با اندکی دقت و آشنایی با مبانی فلسفه اشراقی ایرانی میتوان دریافت که با سخنان حکمای اشراقی پیش از خود و با سقراط و افلاطون و حتی فلوطین سازگار و هماهنگ است ـ نفهمیدهاند و او را با ملاکها و مقیاسهای قرن بیستم سنجیدهاند.

# پَرمنيدوس

حكيم والا مقام الهي ديگر أن دوران **پرمنيدوس (ب**ارمنيدوس: Parmenidus)

۱) مابعدالطبيعه. الف ٥. ٩٨٦ ب ١٨

۲) تاریخ فلسفه کابلستون، ج ۱، ص ۲۰.

مقلمة مصخع نود ريک

إليائی است که شايد بتوان او را نخستين حکيم ايتاليائی دانست. تولد او را سال ۵۴۰ ق.م دانستهاند <sup>۱</sup>، و ق.م و در گذشتش را سال ۴۷۵ ق.م گفتهاند. برخی نيز تولد او را ۵۰۴ ق.م دانستهاند <sup>۱</sup>، و اين با گفتهٔ ديگر مورخان که وی در جشنهای شصت و نهمين المپياد (يعنی سالهای ۱ ۵۰۰ ۵۰۳ ) در سن کمال بوده <sup>۲</sup> سازگار نيست. همچنين برخی او را در حدود سالهای ۴۴۹ ـ ۴۵۰ ق.م که با سقراط هم سخن بوده و برای شهر اليا قانونگذاری کرده، ۶۵ ساله دانسته است و اين نيز با تاريخ مشهور نمیسازد و به سال ۴۷۵ برابر می شود که برخی در با ن تصريح کردهاند <sup>۶</sup>

پرمنیدس، گفته می شود که، از خانواده اشراف شهر النا بوده و محترم می زیسته و همانگونه که دیدیم برای ادارهٔ شهر خود قانون وضع می کرده است. همانگونه که دربارهٔ استاد او کزنوفانوس گفتیم، روشن و مسلم می نماید که او نیز تحت تأثیر فیثاغوری و فیثاغورتیان بوده، همچنانکه از سوتیون (حکیم دو قرن پیش از مسیح) نقل شده که پرمیندوس یک فیثاغوری بوده است. مؤید این نظریه، عقاید فلسفی اوست. گفته اند مردی فیثاغوری بنام آمینیاس (Amcinias) او را به فراگرفتن حکمت تشویق نموده آ، و اگر ما برخلاف شیوههای مورخین غربی ـ که هریک از حکما را جدا و مسنفرد از جریان تاریخی حکمت در جهان بررسی می کنند ـ به تاریخ فلسفه و سیرحکمت (که آن زمان همان حکمت اشراقی بود) بشکل جریانی پیوسته بنگریم،

۱) تاریخ فلسفه در اسلام و عرب، حنا الفاخوری و خلیل الجر.

۲) متفکران یونانی، کمیرنس

۳) تاریخ فلسفه کایلستون، ج ۱، ص ۲۱ (فارسی).

٤) فلسفه های بزرگ، پیردوکاسه، ص۲۲.

٥) تاريخ فلسفه كاپلسنون.

۲) متفکران یونانی، گمپرنس.

نود و دو المظاهر الإلهية

بخوبی آشکار می شود که حکمت اشراقی شاخهٔ فیثاغورسی در جنوب ایتالیا منحصر به شهر کوچک کروتون نبوده، بلکه به شهر إلنا و مناطق دیگر آنجا نیز سرایت می کرده و شعاع شهرت فیثاغوریان حتی تا آتن و شهرهای آن نواحی می رسیده است، و همان سبب جذب سقراط به آن حدود شده و پرمنیدوس و حکمای پیش از او و پس از او تا زمان ارسطو همه شاگردان مکتب فیثاغورس و تابع حکمت اشراقی ایرانی بودهاند؛ اگر چه این سخن بر متعصبان غربی بسیار سنگین است.

پارمنیدوس یک حکیم واقعی است، دارای رسالت است، مانند حکمای قدیم در حکمت نظری وعملی هر دو چیرهدست و استاد میباشد؛ برای خود مسئولیت اجتماعی میشناسد و همراه با مردم زندگی میکند و با شعر و زبان مردم باآنها سخن میگوید. از او منظومههایی شیوا بزبان یونانی باقی مانده است، زیرا در آن زمان مردم آن مناطق که یونانیان مهاجر در آن فراوان بودند ـ بزبان یونانی نیز سخن میگفتند، اگر چه تمدنشان از مشرق بود و در آن از اصول فلسفه اشراقی مانند وجود و نور سخن گفته است و مطالب اخلاقی را بیان نموده است.

وضع برخورد حکمای الیائی با مردم در بیان عقاید توحیدی و فلسفی و براندازی عقاید شرک آمیز قدیم یونان و تمام آن مناطق نشان میدهد که این مکتب دارای برنامه و سازمان و روش اجرا بوده و اندیشیده و سازمان یافته به جنگ اساطیر همری و هزیدوسی میرفتهاند و یکی از این روشها شعر و شاعری بوده تا با اعجاز شعر خود سحر حماسههای آنان را باطل سازند و اثر اجتماعی و روانی آن را از دلها بزدایند،

۱) تاریخ فلسفه، برتراند راسل، ص ۱۱۲ (فارسی).

۲) زبان یونانی اشعار شعرای آن زمان و یونانی بودن اسامی آنان را نیاید دلیل بر یونانی بودن آنها دانست.
 همانگونه که فیالمثل داشتن نام تازی برای مسلمانان بارسی و غیر پارسی نه دلیل برعرب بودن آنها، بلکه بر رواج و سننی شدن آن زبان است.

مقدَّمة مصحَّح نود و سه

اما بعد از آنان، سقراط ـ بسبب آنکه دشمنان اندیشه و عقیدهٔ مردم نه اهل شعر، بلکه اهل سفسطه و سحر بیان بودند ـ روش خود را دگرگون ساخت و از راه جدل و برهان، فریبکاری آنها را نشان داد و بمقابله پرداخت.

پارمیندوس شاعری توانا بوده و از وی قصایدی باقی مانده که در آن به برخی از مبانی فلسفی خود ـ که بکار مردم میآمده ـ اشاره رمزآمیز نموده است، و بنا بر طبیعت شعر، پر از تشبیهات و استعارات است و همین، گاهی سبب اشتباه و بدفهمی برخی از محققان اروپایی در درک مقاصد وی شده است.

در یکی از این قطعات، وی به سفر روحانی معراج گونه خود به عالم نور و ماوراء ماده اشاره نموده که به خلسههای فلوطین و شیخ اشراق و میرداماد شبیه است. میگوید: رب النوع شعر، مرا بر ارابهای باشکوه سوار کرد و دخترکان خورشید (ستارگان یا اشعه خورشید) ما را به آسمان بردند و به شهر نور و روشنایی معض رساندند.

رب النوع عدالت (دیکه) دروازهبان کاخ نور که کلید آنجا را در دست آهنین خود گرفته بود ما را به آن شهر راه نمی داد. با اصرار آن دخترکان خورشیدی دروازه راکشود و ما به آن شهر وارد گشتیم و خدایان آنجا (؟) به ما خوش آمد گفتند و علم لدنی وشهودی (نه علم تحصیلی زمینی) را به من دادند و توانستم حقیقت «هستی» را دریابم.

تمام این استعارات برای کسانی که با حکمت اشراق آشنایی دارند بسیار آشنا و مفهوم و قابل درک است و نکات فلسفی آن را میفهمند. از این گونه سفرها و خلسهها، حکمای دیگر نیز با خلع بدن و تجرید ارادی نفس از آن، داشتهاند، و از آنراه حقایق جهان و از همه مهمتر درمز وجوده را با شهود و علم بیواسطه در می یافتهاند، و بدیهی

نود و چهار المظاهر الإلهيّة

است که «نور» در حکمت اشراق، نور مادی نیست و همین سبب اشتباه بسیاری در میان فلاسفه غربی شده و شاید تنها کسی که حق این سخن پرمنیدوس را ادا کرده و غرض او را فهمیده باشد هایدگر است که از وی ستایش نموده، زیرا با مفهوم فلسفی وجود و نور آشنایی داشته است.

پارمنیدوس در این قطعهٔ حکمت آموز، با ظرافت شاعرانیه خود، میان وجود حقیقی که عدم و امکان و فقر در آن راه ندارد با وجود ممکنات مادی ـ که برخی از آن به «نمود» (Phenomen) تعبیر کردهاند ـ فرق گذاشته، کاخ نور را جدا از «دروازهٔ شب و روزه دانسته است و این یکی از مبانی فلسفی اوست.

مبانی عمدهٔ فلسفی پرمنیدوس را میتوان به این صورت بیان نمود:

۱ـ وجود، سراسر جهان را فراگرفته است.

۲\_ وجود حقیقی و عدم، لایجتمعانند و با هم نمیسازند.

۳ـ عدم در وجود، و نیستی در هستی جایی ندارد، و وجود هرگز به عدم نمیگراید (زیرا از ذات و ذاتی خود بیرون نمیرود).

٤\_عدم بخودي خود بوجود نميآيد.

٥ ـ وجود، يک حقيقت بسيط و نامحدود (بيجزء و نامتناهي) است.

**٦ـ وجود، دارای ثبات است و صیرورت در آن راه ندارد.** 

اشارات و رموز فلسفه پرمنیدوس را میتوان بزبان فلسفه این گونه بیان کرد که حقیقت وجود (نه مفهوم ذهنی آن) در ذات خود عدم ناپذیر (واجب الوجود)، ازلی و ابدی و ثابت و «أحدی الذات» است (یعنی دوّم ندارد) و دارای وحدت عددی هم نیست، واجب است و امکان و شبهه عدم در آن راه ندارد، نور است (زیرا خود هست و سبب وجود و بچشم آمدن چیزهای دیگر نیز میشود).

این حقیقت واجبالوجود نسبتش با موجودات دیگر یکسان است (و فیضش یکنواخت میباشد) همانگونه که مرکز کره (که أن را قدما کاملترین شکل هندسی میدانستند) و شعاعهای آن به تمام نقاط دوائر آن یکسان است.\

پرمنیدس اصل «صیرورت» را در موجودات مادی نفی نکرده، بلکه هستی مطلق را از آن مبرا دانسته است و میگوید تصور حرکت در موجودات از حس ما سرچشمه میگیرد نه از عقل؛ و بتعبیر دیگر، کثرت و تفرق مربوط به عالم مادی است، و بقول معروف فلاسفه «المتفرّقات فی وعاء الزمان مجتمعات فی وعاء الدهر». (أنچه در فضای زمان پراکندهاند در دهر بیزمان پیوستهاند)

با وجود صراحت این مکتب، برداشت فلاسفهٔ غربی از آن گوناگون بوده است: برخی او را مؤسس ااصالت عقل، دانستهاند، و برخی دیگر او را حتی ماتریالیست، یا یکتاگرا (مونیستیک) معرفی نمودهاند. آو از ارسطو نقل شده است که پرمنیدس احساس و اندیشه را یکی میدانسته و آن را با وجود برابر میگرفته، آو فیلو پونوس میکی از مفسران آثار ارسطو - در تفسیر این نوشتهٔ ارسطو خطاب به وی گفته است: ارسطوا تو شعر را (یعنی گفتهٔ پارمنیدوس را) بد فهمیدهای، آ. و همانگونه که گفتیم درک عمیق و صحیح حکمت اشراق، آشنایی و ذوق سلیم میخواهد.

### زنون

یس از پارمنیدوس دو تن از شاگردان او حکمت اشراق را نگهبانی کردند و از

۱) عین این تعبیر را نزد حکمای اشراقی دیگر مانند افلوطین (در **تاسوعات) و میرداماد میبینیم**.

۲) تاریخ فلسفه کابلستون، ج ۱، ص ۱۲.

۳) متافیزیک، ۱۲ ب ۱۰۰۹، ۳، فیالنفس ۱۲۲۲۲.

نخستین فیلسوفان یونان، دکتر شرفالدین خراسانی، ص ۳۰۹.

نود و شش المظاهر الإلهيّة

عقاید استاد خود که ـ از طرف حکیم نمایان زمان، آماج نقد و اشکال قرار گرفته بود ـ دفاع نمودند.

مشهورترین آنان زنون (Zenon) الیائی و ملیسوس (Melissos) ساموسی است که عقاید استادان خود را ترویج می کردند ـ متأسفانه اثر روشنی از این حکما باقی نمانده و بیشتر مطالب آنان همان است که ارسطو ـ بدرست یا نادرست ـ آنها را در کتب خود نقل کرده است.

تولد زنون را سال ۴۹۰ یا ۴۹۵ ق.م و درگذشت او را ۴۳۵ (یا ۴۳۰ق.م) نوشتهاند. استدلال یا پارادکس معروف او دربارهٔ انکار حرکت، او را در تاریخ فلسفه زنده نگه داشته است. به وی این استدلال را نسبت دادهاند که یک دوندهٔ تیزرو هرگز به یک سنگ پشت نخواهد رسید، و یک تیر رها شده در هوا هرگز به هدف اصابت نخواهد کرد، اگر اجزای مکان را دارای اجزای بی نهایت بدانیم.

برخی از محققان غربی معتقدند که این برهان از راه خلاف واقع بودن نتیجه حسّی آن (برهان خلف) میخواسته اصل حرکت هراکلیتوس را ردّ کند. و برخی دیگر برانند که نظر وی ردّ نظریه فیثاغورس و مبنای تشکیل اشیاء از بینهایت نقاط هندسی غیر متقدر و غیر متکمّم و بتعبیر دیگر •کثرت و بوده است تا نظریه وحدت پرمنیدوس اثیات گردد.

برخی دیگر میخواهند ثابت کنند که غرض وی از این برهان، تعارض احکام حسّ و عقل است یعنی برهان عقلی، سکون (و عدم حرکت) را ثابت میکند، در حالی که مشاهده و حسّ حرکت را نشان میدهد. و این برای اثبات نظریهٔ پرمنیدوس بوده است که حقیقت را همان دستاوردهای عقل میدانست و عالم حس را سراسر سایه میپنداشت.

امًا این برداشت به نظر ما صحیح نیست و نوعی سادهاندیشی و ازروی تـقلید

کورکورانه از ارسطوست، زیرا:

اوّلاً ـ از برهان خلف زنون ثابت می شود که انکار حرکت، انکار واقعیت است؛ پس، اصل حرکت چه در وضع و دیگر أعراض، و چه در جوهر (نظریهٔ هراکلیتوس) یک حقیقت انکار ناشدنی است و انکار آن تناقضاتی را ببار می آورد.

ثانیاً ـ بنظر میرسد که وی میخواسته یکی از اصول اصلی حکمت اشراق یعنی اصالت «حرکت قطعیه» و انتزاعی بودن «حرکت توسطیه» را ـ که میرداماد و ملاصدرا أن را با براهین فلسفی اثبات نمودند ـ ثابت نماید، که ظاهراً مقصود پارمیندوس نیز از «وحدت اتصالی حقایق جهان» همان وحدت اتصالی «جوهر» در حرکت ذاتی خود بسوی تکامل است که با قبول اصالت حرکت توسطیه و اجزاء حقیقی بینهایت زمان نمیسازد و به نظریهٔ «کون و فساد» منتهی میشود که همین سبب انکار عدهای از فلاسفه مسلمان از جمله ابنسینا از حرکت در جوهر گردیده بود.

بنظر حکمای اشراقی ـ و از جمله حکماء الیائی ـ وجود موجودات و ممکنات، دارای وحدت و مسیر در یک خط اتصالی، و دارای دوجود وَحدانی، بود که این حرکت را با حس نمی شود ادراک یا اثبات کرد، و ادراک و اثبات آن فقط از راه تعقّل و برهان عقلی است.

از اینرو زنون بپیروی از اساتید خود، نه فقط منکر حرکت متصل خارجی نیست، بلکه آن را یک «واحد» بی اجزاء می داند و با هراکلیتوس و حکمای ایونی که برای موجودات مادی حرکت جوهری دائمی قائل بودند موافق است.

#### مليسوس

شاگرد دیگر این مکتب حکیم اشراقی است، که گفته

۱) متفکران یونانی، گمپرتس، ص۲۰۲ (فارسی).

می شود جوانتر از زنون و ده سال از وی کوچکتر بوده. او همان کسی است که در حملهٔ پریکلس آتنی به ساموس فرماندهی سپاه آنجا را بر عهده داشته و در یک نبرد دریایی سپاه پریکلس را بسختی شکست داده و آتنیان را اسیر و برده و محکوم ساخته است. برجاست یادآور شویم که مردم ساموس دست نشاندهٔ پادشاه ایران بودند و همانگونه که دربارهٔ رابطهٔ هراکلیتوس با پادشاد و دربار ایران یاد شد، حکمای ساموس نیز احتمالاً با دربار ایران و مخصوصاً مغان ایرانی رابطهٔ دوستانه داشتهاند.

برخی معتقدند که وی در مبانی فلسفی خود با استادش اختلاف داشته و در مقام انکار خلأ (اعتقاد برمانیدس) اثبات مینموده که وجود، در زمان و مکان لایتناهی است در وی نقل شده است که اگر چنانچه ادراک حسّی ما به ما در شناخت اشیاء جهان درست می وید و حقیقت را به ما مینمایاند، پس باید ادراک نخستین ما همواره صحیح و تغییرات و دگرگونیهای دیگر اشیاء باید خلاف حقیقت باشد، و چون تغییرات موجودات حقیقت دارد پس نتیجه می شود که ادراکات حسی ما دقیق و صحیح نیست و ما موجودات را نه می بینیم، و نه می شناسیم، و نیز «وجود حقیقی، هم ازلی است و هم ابدی، زیرا اگر حادث باشد باید از عدم، وجود حاصل شود (که محال است)، و چون حادث نباشد قدیم و ازلی است و ابدی خواهد بود (زیرا حقیقت وجود به نقیض خود بدل نمی شود) و چون حدوث نداشته، زوال هم نخواهد داشت» و نیز «وجود ابدی و سرمدی مستازم کمال و بی نقصی است و باید نامتناهی باشده و

۱) تاریخ فلسفه، امیل بریه، ص ۸۳ (فارسی).

۲) حیات مردان نامی، پلوتارخوس، ج ۱. ص ۶۶۹ (فارسی).

۳) همان.

٤) سير حكمت يونان، ورنر، ص ٢٧ (فارسي).

ه) متفکران یونانی، گمپرتس، ص ۱۸۸ (فارسی).

مقلَّمهٔ مصحَّح نودونه

از مجموع این نقل قولها، برای آشنایان با حکمت اشراق، روشن می شود که مقصود وی از وجود و موجود، همان وجود واجب الوجود است، و مقصود وی از نقص ادراک حسی، رتبهٔ دوم قرار دادن این ادراکات است نسبت به ادراکات حقیقی عقلی که از آن می توان به ماتصال با عقل فعال، یا علم حضوری، و شهودی و ادراک مستقیم تعبیر کرد. این حکیم نه فقط با استاد خود اختلاف نداشته، بلکه نظریه اغلب حکمای آن زمان، یعنی تمام حکمای اشراقی نیز با یکدیگر موافق و مؤید یکدیگر بوده است و سبب برخی تعارضهای ظاهری در آراء آنها آن است که راویان و ناقلان، به هر یک از آنان جدا از دیگران نگریستهاند، و فقط یکی از مسائل و مبانی آنان را محور توجه قرار دادهاند.

### انباذوقلوس

حکیم نامدار دیگر آن ناحیه امپدوکلوس است که در میان مسلمانان به انباذوقلس (یا ابینقلیس) معروف است. وی در اصل از مردم جزیرهٔ صقلیه (سیسیل) بود از شهر اکراگاس (یا گیرگنتی)، درگذشت او را سال ۴۳۵ ق.م نوشتهاند و تولد او را سال ۴۹۴ ق.م دانستهاند. وی فرزند یک خانواده اشرافی بود که مردم به آنان مهر می ورزیدند معروف است که از انباذقلس خواستند که پادشاهی شهر خود را بپذیرد، ولی او نپذیرفت.

وى يكى از حكماى نامى و بزرگ دوران پيش از سقراط و الهامبخش اوست.

۱) أكريكنتوم Agrigentum كنوني ـ جبرجنتي Girgenti دركشور ايتاليا.

۲) تاریخ فلسفه، امیل بریه، ص ۸۶ (فارسی).

قفطی او را یکی از حکمای خمسه میداند. <sup>۱</sup> او و شهرستانی وی را معاصر داود پیامبر دانسته و نوشتهاند که با لقمان حکیم نیز رابطه داشته و برای آموزش حکمت به شام (سوریا و فنیقیه قدیم) رفته است <sup>۲</sup>

ملاصدرا نیز در کتب خود (از جمله در کتاب الحدوث) مکرر از وی نام برده و او را همچون اسلافش از مقتبسین نور علم انبیاء دانسته است و آراء او و دیگر حکمای آن دوران را توجیه و تفسیر صحیح نموده است.

از زندگی او شگفتیهایی نقل شده، از جمله درمان و شفا دادن بیماران و حتی زنده کردن مردگان؛ او را برخی پیامبر، و برخی ساحر میدانستهاند، و حتی معروف است که به کوه آتشفشان آتنا رفت و در آنجا ناپدید شد یا به آسمان صعود نمود. برخی درگذشت و آرامگاه او را در پلوپونز (یونان) با بیماری و در سن ۶۰ سالگی نوشتهاند.

این حکیم نیز شعر می سروده و درسها و اندرزهای حکیمانه خود را در قالب استعارات و بیان شعری به مردم می گفته تا هر کس بقدر نوان و دریافت خود از فیض آن بهر ممند گردد، پنجهزار بیت در دو بخش «طبیعت و تتطهیر «یا تهذیب در دیوانی از او در دست بوده است.

از لحاظ آراء فلسفی گفتهاند که وی میان عقاید و آراء حکمای سلف جمع نموده بود، مثلاً نه به عنصر واحد که به هر چهار عنصر، آب و خاک و آتش و هوا معتقد بود و همه آنها را قدیم می دانست. همچنین حرکت دائم جواهر و صیرورت و تحول مستمر

أريخ الحكماء. قفطي. ص ١٥.

٢) الملل و التحل، شهرستاني، ج ٢، ص ٢٥٦.

٣) رسالة في الحدوث، ملاصدرا. ص ١٤ـ١٥، ١٥٥ـ١٥٧ و ١٦٦

٤) متفكران يوناني، گمپرنس، ج ١. ص ٢٤٩ (فارسي).

عناصر را پذیرا بود. استنام به را فیثاغوری دانستهاند، ولی همانگونه که خوانندگان با روش ما آشنا شدهاند، تمام حکمای الهی بعد از فیثاغورس را تابع مکتب او میدانیم و آنها را حکمای اشراقی میشناسیم و این حکیم پیامبرگونه نیز از این قاعده مستثنا نبوده است.

وی دربارهٔ این جهان میگفت که جهان، ساخته از عنصر واحد نیست، بلکه ترکیبی از عناصر اربعه است که در طبیعت وجود دارند. این عناصر با هم ترکیب و جمع میشوند و سبب جمع و ترکیب آنها مهر و عشق و جاذبهٔ میان آنهاست؛ یا از هم جدا و تجزیه میشوند و سبب آن کین و نفرت و دافعه میباشد. و جاذبه و دافعه یا مهر و کین، عامل تشکیل اجسام و بقا یا فنای آنهاست، و جهان ساخته مهر و کین است.

در میان حکمای مسلمان، این نظریه بنام نظریهٔ ا**اتفاق و صِدفه،** (بعنی تصادف) معروف است. به وی نسبت داده میشد که وی در ترکیب اجسام از عناصر عاملی درونی یا بیرونی درا سبب نمیدانسته است. فلاسفه مسلمان ۲ در کتب خود بدلایل قائلین به صِدفه و اتفاق پرداخته و آن را پاسخ گفتهاند.

ملاصدرا در مبحث هفایات و رد ببخت و اتفاق کتاب اسفار اربعه به این نظریه پرداخته و میگوید:

أمًا إنبانقلس فزعم أنَّ تكون الأجرام الأسطقسيّة بالاتفاق، فما اتفق أن كانت هيئة اجتماعية على وجه يصلح للبقاء و النسل بقي، و ما اتفق أن لم يكن كذلك لم يبق .... 7

١) تاريخ الفلسفة اليونانية، دكتر مرحبا، صص ١١١ و ١١٢.

٢) از جمله در كتب ملاصدرا رك به: شرح هدايه، ص ٢٤٢، چاپ سنگى؛ الأسفار الأربعة، ج ١، ص ٢١٠؛

ج ۲، ص ۲۵٤؛ و ج ٥، ص ۲۳۹.

٣) الأسفار الأربعة، ج ٢، ص ٢٥٤.

و در جای دیگری از همان کتاب آن را توجیه میکند و میگوید:

و أمّا الذي نسب إلى إنباذقلس الحكيم و أنّه قائل بالبخت و الاتفاق، فالظاهر أنّ كلامه مرموز على ما هو عادته و عادة غيره من القدماء، حيث كتموا أسرارهم الربوبية بالرموز و التجوزات.\

حکمای مسلمان این سخن او را بر هدف و غایت نداشتن افعال ذات باری حمل کردهاند و می گویند وی امور «لاحق به ماهیات لغیرها» را اتفاقی می نامیده و صدرالمتألهین می گوید بسا مقصود او آن بوده است که ماهیت عالم بلاغایت است، زیرا موجودیت حقیقی از آن «وجود» است و غایات هم حق وجودات است نه ماهیات.

قفطی نظریهٔ دیگری را نیز به إنبانقلس نسبت داده و میگوید:

# ذيمقراطيس

حکیم نامور دیگر آن دوران دموکریتوس(Democritos) است که در کتب مسلمانان به «ذیمقراطیس» یا «ذیمقریطس» معروف شده است. وی اهل شهر آبدرا<sup>۲</sup> در جزیرهٔ ملطیه است. تولد او را سال ۴۶۰ ق.م نوشتهاند و گفته می شود عمر درازی داشته و گویا در ۲۶۱ یا ۳۷۰ ق.م درگذشته است. با سقراط معاصر و ده سال از او جوانتر بوده

۱) همان، ج ۱، ص ۲۱۰.

٢) تاريخ الحكماء، قفطي، ص١٥.

۳) Abdera و برخی أبدرا را در ترافیه (تراکیا) گفتهاند.

است. او استاد اپیکوروس بوده و شاگردی لوکیپوس را نموده و به مصر و بابل و مشرق چند بار سفر کرده و محضر بسیاری از حکما و دانشمندان آنجا را دریافته و میگفته است که :: هیچکس باندازه من سفر نکرده و دانشمندان گوناگون ندیده و سخنان اهل معرفت را نشنیده است. ۱

نوشتهاند که وی به مصر و بابل سفرها کرده، از اینرو بعید است به ایران نرفته باشد، زیرا میدانیم که تا به هندوستان رفته و با حکمای معروف به حکمای عریان ملاقات داشته و در هندسه نیز سرآمد بود و ایران تنها راه سفر او از بابل به هند شمر ده می شده است.

او را بغلط فیلسوفی مادی قلمداد نمودهاند، زیرا عقیدهٔ به اجزای سخت تقسیم ناپذیر و نادیدنی داشته است که بیونانی به آن آثم (Atomos) یعنی تقسیم ناپذیر نام دادهاند. این همان نظریه است که بعدها مورد پسند متکلمین معتزلی قرار گرفت و آن را «جوهر فرد» نامیدند.

به وی نسبت دادهاند که جسم را مرکّب از ذراتی میدانسته که در عـمل قـابل تقسیم نمیباشند، اگر چه بعقل یا در واهمه بشود آن را تقسیم و تجزیه نمود.

دموکریتوس بسبب داشتن دو نظریهٔ معروف خود در تکوّن عالم، در نزد فلاسفهٔ مسلمان بسیار معروف شده است و فلاسفه مشائی مشربِ مسلمان (مانند اینسینا) مییروی از برداشت سطحی ارسطو و مشائین ـ آن را مورد نقد و جواب قرار دادهاند: صدرالمتألهین و شاگردانش نیز آن را در کتب خود طرح کرده و پاسخ گفتهاند.

نظریهٔ معروف او یکی همان تشکّل اجسام از ذرات تقسیم ناپذیر است، دیگر آنکه مجموعهٔ جهان مادی بطور اتفاقی ، یعنی بدون قاعده و نظامی خاص ـ از گرد

۱) تاریخ فلسفه، امیل بریه، ص ۹۹ (فارسی).

يكصدو چهار الإلهيّة

أمدن أن ذرات پدیدار شده است، و بتعبیر دیگر «تصادف» از برخورد مکرر و گوناگون ذرات، اجسامی بوجود آورده و نظم کنونی ـ که ادامهٔ آن بینظمی است ـ مخلوق چنین تصادف و تصادم و اجتماع ذرات بیشعور است.

ملاصدرا نظریهٔ وی را باین صورت أورده است:

زعم نيمقراطيس أنّ وجود العالم إنما يكون بالاتّفاق و ذلك لأنّ مبادئ العالم أجرام صغار لايتجزّى لصلابتها، و هى مبثوثة في خلاء غير متناه، و هي متشاكلة الطبائع، مختلفة الأشكال، دائمة الحركة؛ فاتّفق أن تصادمت منها جملة واجتمعت على هيئة مخصوصة فتكرّن منها هذا العالم. ولكنه زعم أنّ تكرّن الحيوان والنبات ليس بالاتفاق. أ

\* \* \*

حکیم دیگر معاصر او لوکیپوس (یا لئوکیپوس: Leucippus) ملطی است که نزد مسلمین به «لوقیبوس» معروف میهاشد.

وی استاد دموکریتوس بوده ولی ارسطو او را شاگرد و دوست دموکریتوس دانسته است. برخی نیز او را اهل النا دانسته اند، ولی قدر مسلم آن است که در النا زندگی کرده و نزد زنون حکمت آموخته است. عقاید وی طبق مشهور، همان عقاید دموکریتوس است و معتقد بوده، در جهان، فقط تودهٔ نامتناهی ذرات وجود دارد که عوالم بیشماری، مادهٔ خود را از آن میگیرند، عوالمی که گاه همزمان یا پس از هم بوجود میآیند. ۲ (امّا گفته شده که این جمله از اوست که: ۱هیچ چیز به تصادف پدید نمیآید، بلکه همه چیز به یک علت و به ضرورت روی می دهده!) ۲

١) الأسفار الأربعة. ج ٢، ص ٣٥٣ و ٣٥٤.

٢) تاريخ فلسفه، اميل بريه، صص ٩٦ و ٩٧؛ تاريخ الفلسفة اليونانية، ذكتر مرحبا، ص ١١٩.

٣) بنقل از أتيوس ١٠ ١٠ديلز ٢٢ Br ـ نخستين فيلسوفان يونان، دكتر شرف الدبن خراساني ص ٤٣٥.

این نظریه نزدیک به نظریهٔ تشکیل کهکشانها و ستارگان بزرگ و کوچک از سحابیها (یا تودههائی از ذرات آسمان فضایی بیشکل) است.

# ذرهكرايان

بسبب نظریهٔ خاص نیمه مادی **لوقیبوس** و **ذیمقراطیس** ـ و تا اندازه ای شاگرد آنان اپیکوروس ـ مکتب خاصی را به آنان اختصاص دادهاند که بنام مکتب «ذره گرایان» (ذریون ـ اتمیستها) معروف شده است.

از ویژگیهای این حکما آن است که آرا، دیگر حکمای پیشین ـ باتمام تعارضاتی که در آنها، در نوشتارهای غربیها وانمود میگردد ـ در این مکتب با هم آشتی دارند و بصورت یک نظریه هماهنگ ذواجزاء پدیدار میشوند؛ و بتعبیر نویسندگان اروپایی، هم تفکر «ایونی، در آن هست و هم افکار فیثاغوری و هم عقاید حکمای ایلیائی، و این مؤید همان گفتهٔ ماست که این حکما در حقیقت با یکدیگر تعارض و ناسازگاری در عقیده نداشتهاند و همه در یک زنجیره و جریان تاریخی حکمت ـ یعنی در خط حکمت اشراقی بازمانده از فارس و ایران و اصولاً مشرق زمین ـ بودهاند.

گفته می شود ذیمقراطیس در زمان پیری خود سقراط را درک کرده و افلاطون را دیده و همانگونه که گذشت به «مشرق زمین و مصر و عراق و ایران و شاید هندوستان» سفر کرده و بقول یک مورخ فلسفه «اثر او در حکم دائرة المعارف بزرگی شبیه دائرةالمعارف ارسطو بشمار می رفته است» ۱

نکتهای که باید در اینجا یادأور گردید آن است که همانگونه که می دانیم حکمت اشراقی در قدیم مجموعهای از فلسفه و علوم گوناگون و اخلاق عملی بوده، ولی این

۱) فلسفههای بزرگ، پیردوکاسه، ص ۲۱ (فارسی).

يكحدو شش المظاهر الإلهيّة

حکمای معروف بیشتر بعد اخلاقی و سیاسی آن را (یعنی تربیت خوب افراد ـ ادارهٔ بهینه جامعه) اهمیت و بروز میدادند: مثلاً در آثار سقراط و افلاطون فقط سیاست و اخلاق بیشتر دیده میشود، ولی همچنانکه در بخش مربوط به زندگی و افکار ارسطو خواهیم گفت، ارسطو دارای ذوق و طبیعت مادی بود ـ و باصطلاح کنونی ـ بیش از آنکه فیلسوف باشد، یک ددانشی، (یا ساینتیست) شمرده میشود. بهمین سبب بیشتر به آراء حکماء از نقطه نظر مادی و علوم طبیعی مینگریست و آن حکمای الهی برجسته اشراقی را فقط علمایی طبیعت شناس و حتی مادی معرفی مینمود. و همانگونه که پیش از این از زبان یکی از مفسران کتب ارسطو شنیدیم، خود وی هم ندانسته یا دانسته یا دانسته آراء آنان را اندکی تحریف میکرد.

### اناكساغوراس

در اینجا پیش از آنکه به سقراط و سوفسطائیان بپردازیم لازم است از حکیم نامدار دیگر یعنی اناکساغورس (Anaxagoras) نام ببریم. این حکیم در حدود سال ۵۰۰ ق.م در شهر قلازامین (Clazaminea) از شهرهای ترکیه کنونی (آسیای صغیر) متولد شد و پس از ۲۲ سال زندگی در سال ۴۲۷ (یا ۴۲۸ق.م) در شهرکی بنام لمپ ساکوس از توابع ملطیه در آسیای صغیر درگذشت.

انکساغوراس در یک خانوادهٔ اشرافی و ثروتمند متولد گردید و از اشراف و

۱) اگر به گفته افلاطون (تاریخ فلسفه.امیل بربه، ص ۸۸) ۳۰ سال در نزد پریکلس مانده باشد، چون آغاز حکومت پریکلس ۴۹ این عبر او چند سالی حکومت پریکلس ۴۹ این عبر او چند سالی بس از سال ۴۱۹ ق.م باشد که ده سال پس از سقوط پریکلس است؛ با اینکه گفته شود، ده سال قبل از حکومت پریکلس حکومت پریکلس به آتن رفته، و اصح آن است که گفته شود ۲۰ سال یعنی باندازهٔ مدت حکومت پریکلس ۲۰ سال یعنی باندازهٔ مدت حکومت پریکلس

مقدُّمهٔ مصحَّح يكمعدو هفت

ثروتمندان شهر خود شمرده می شد. با وجود بهرهای که از ثروت داشت، چون مشتاق حکمت بود، تاب ماندن در وطن را نیاورد و به سیاحت وسفر پرداخت و بنظر می آید که چون تبعهٔ ایران محسوب می شده و با حکومت ایران رابطهٔ نزدیک داشته به ایران رفته باشد و ممکن است در آغاز سفر مدتی را نزد فیثاغورس در کرتون مانده و سپس به ملطیه و مصر و بابل و سپس به ایران سفر کرده و پس از رسیدن به بلوغ علمی به شهر خود بازگشته باشد.

در آن دوران پریکلس بر آتن حکومت می کرد؛ پریکلس گرچه از اشراف بود، ولی چون در جوانی به تحصیل حکمت همت گماشته و نزد زنون و بعد در محضر انکساغوراس عمده ترین مایههای حکمت را (که حکمت عملی یعنی سیاست و اخلاق و تدبیر امور جامعه و حتی هنر سخنوری و فن لشگرکشی بود) فراگرفته بود، جوهره عدالتخواهی و مردم دوستی بر او غلبه داشت و رفتار و گفتار او حکیمانه بود لذا دوران بیست سال حکومت او بر آتن و قدرت نظامی دریایی آن علاوه بر ثروت و آبادانی، سبب گرد آمدن حکما و شعرا و هنرمندان نقاش و مجسمه ساز و معمار در آتن گردید.

این حاکم حکیم، بیاری حکمت، توانست حکومت قانون را در آتن برگزار کند و مجلسی فراهم آورد که عقیده و رأی اکثریت مردم را بشکل قانون برای اجرا به حاکم می داد و با باز شدن فضای سیاسی و اجتماعی، عامه مردم آتنی (و تا اندازهای شهروندان درجهٔ دوم مانند غیر آتنیان و حتی بردگان) نه فقط آزادی عقیده و بیان و رأی و مساوات در برابر قانون یافتند، بلکه مانند همهٔ جوامع آزاد دیگر علم و ادب و سخنوری و بلاغت نیز تشویق شد و جوانان به فراگرفتن حکمت (و از جمله علم سیاست و فن بلاغت کاربردی یعنی خطابههای سیاسی) پرداختند. از اینرو می توان نخستین جلومهای در یونان را در زمان حکومت پریکلس و از برکت حکمت دانست.

يكصدو هشت المظاهر الإلهيئة

اناکساغورس که احتمالاً بدعوت و خواهش پریکلس به آتن رفته و زمینهٔ مساعد برای تبلیغ و ترویج حکمت و تدریس آن یافته بود مانند دیگر حکیمان به آموزش توحید و نفی شرک و جاهلیت سنتی یونانی می پرداخت.

مورخان همه برآنند که فلسفه، اولین بار بوسیله انکساغوراس به آتن راه یافته و همین سبب باقی ماندن نام او در تاریخ یونان شده است.

تاریخنویسان می گویند که انکساغوراس ـ از دیدگاه فلسفی ـ منکر تغیر و تحول در جهان هستی است. اصل نخستین فلسفه او این است که در ابتدای جهان همه چیز در «تکون» و بصورت واحد بود و اشیاء و در پراکندگی و آشفتگی و بینظمی، و همه چیز در «تکون» و بصورت واحد بود و اشیاء و اضداد (مثلاً چوب و سنگ و آهن و گوشت و استخوان و حیوان و نبات ...) همه شکل واحدی داشتند، سپس عقل» یا «روح» (و بیونانی: نوس) اشیاء گوناگون را از آن همه چیز ناچیز پدید آورد.

در نهاد هرچیزی همه چیز نهفته است. (مثلاً در نهاد چوب که تخمهٔ اصلی و غالب او چوب است، تخمه و بذر همهٔ اشیاء دیگر نیز وجود دارد) از اینرو می توان گفت نه چیزی در جهان از بین می رود و نه چیزی از عدم وجود می آید.

این نظریه که نزد مسلمین به نظریه «گمون و بُروز» معروف شده است ـ پایه جهانشناسی اناکساغورساست. بنابراین گفته میشود که جهان در نظر او بر اصل ثبات پایدار است و تحول و تغییر را نمیپذیرد ۲. «اصل ثابت» همان ذرّات اصلی است که ارسطو نام آن را «هومیرمریا» میگذاشت. این ذرات تا بینهایت تقسیم شدنی است و

۱) تاریخ فلسفه، برتراند راسل، ص ۱٤۰ (فارسی). این احتمال بسیار قوی است، زیرا پریکلس از آن جمله حکام بود که برای خدمت به ملّت خود و بالا بردن فرهنگ سرزمینش از هرطرف حکما و هنرمندان و شاعران را به آنجا دعوت می کرد چه رسد به استاد خود و حکیم و عالمی چون انکساغوراس.
 ۲) موموعة الفلسفة، عندالرحین بدوی، ج ۱، ص ۲۳۱.

مقدمة مصخع يكمدونه

همهٔ صفات اشیاء در آن نهفته است. تنها عامل مؤثر تعیین کننده، همان «نوس» ناظم موجودات میباشد که وجودی بسیط، عالم و قادر است و علم او و همچنین قدرت او ناشی از بساطت اوست؛ گویی همان است که بعدها بوسیله صدرالمتألهین بصورت قاعدهٔ «بسیط الحقیقة کلّ الأشیاء» درآمد.

بعدها نظریه کمون و بروز بوسیله نَظَام، متکلم معتزلی ۱ پذیرفته شد. وی می گفت که اینگونه نیست که خداوند متعال در انتظار زمان باشد تا هر موجود را در ساعت و روز معین خود بیافریند، بلکه خداوند همه موجودات را یکباره و یکجا آفریده، ولی برخی از آنها را در نهاد دیگران نهاده است تا بتدریج و در طول زمان پدیدار گردند.

میرداماد نیز در قرن یازدهم هجری با ارائه و اثبات نظریهٔ محدوث دهری، خود، این نظریه را بگونهای تصدیق کرد و ثابت نمود که در اوعاءدهر، یعنی فضایی معنوی که در آن زمان دخالت و عضویت نداشته باشد . همه موجودات متفرق در طول قرون و اعصار، در یکجا جمع و حاضرند و هیچیک بر دیگری تقدّم و تأخّر ندارند؛ آ و این خود نوعی «کمون» است، زیرا در فضای زمانیّات همگی یکباره نمی توانند «بروز» داشته باشند و هویدا شوند.

#### \*\*

باری، در اواخر عمر پریکلس، دشمنانش بازار انکساغوراس پرداختند و او را به جرم آنکه ملحد و کافر و دشمن خدایان سنتی یونان است آماج ساختند. گناه دیگر او رابطه با ایرانیان بود و چون خود وی نیز اهل مستعمرهٔ ایرانی آسیای صغیر بود بر آتنیها گران میآمد و بیشتر با وی دشمنی میکردند. مورخان معتقدند که وی قربانی

۱) ابراهیم بنسیار معروف به نَظّام از متکلمین معتزلی (اواخر فرن ۲هق).

۲) برای بررسی بیشتر رجوع شود به مقالهٔ انگاهی به زندگی و شخصیت و مکتب صدرالمتألهین، فصلنامه خودنامهٔ صدرهٔ شماره ۲۰ بهار ۱۳۷۲ش.

يكحندو ده المظاهر الإلهيّة

پریکلس شده، زیرا بسبب نزدیکی و احترام وی نزد پریکلس، دشمنان او میخواستند با أماج قراردادن این حکیم، در واقع حاکم عادل آتن را تضعیف نمایند.

امّا، حقیقت امر چیز دیگری است که در سرتاسر منطقهٔ مدیترانه خود را نشان میداد، و آن تبلیغ شعار «حکومت حکیمان» بود، همان که فیناغورس در آن مناطق آغاز کرد؛ و لذا از طرف جبار ساموس هدف آزار قرار گرفت و به کروتون رفت و در آنجا هم حکام با او نساختند و پس از او هم بسیاری (مانند هراکلیت و دیگران) همین سرنوشت را داشتند، برخی دیگر مانند کسنوفان بنا را بر سیاحت و دورهگردی و تظاهر به شاعری گذاشتند؛ تا آنکه نوبت به سقراط رسید که در واقع بهمین جرم، ولی در ظاهر به اتهام فاسد کردن عقاید جوانان و روگردان نمودنشان از جاهلیت قدیم و خدایان سنتی یونان و حتی رابطهٔ مخفیانه با ایران اعدام گردید. و بهمین سبب بود که افلاطون پس از مدتها آزار کشیدن و دربدری ناچار شد سرانجام، عقاید خود را در سیاست و فضایل لازمهٔ یک حاکم، بصورت محاورات سقراطی به گوش مردم برساند و پس از او دیگر صدایی از کسی شنیده نشد.

پریکلس یک حکیم بود، و رقبای او عدهای از اشراف شهر و بردهداران و مالکان بودند که در آرزوی سروری خودسرانه و ریاست ستمکارانه بسر میبردند و از پریکلس که به حکومت قانون و مساوات و عدالت معتقد و پایبند بود - بیزار بودند، زیرا مانند حکام پیشین، اشراف را از مالیات معاف نمی کرد. از محتوای کتاب پلوتارخوس چنین برمی آید که اشراف آتن در تمام مدت حکومت وی در تب و تاب براندازی وی بودهاند.

از قراین تاریخی بدست میآید که پریکلس در باطن با دربار ایران و مغان نیز رابطهٔ دوستانه داشته، اگر چه پلوتارخوس مینویسد که در حمله به شهر ساموس میانجیگری سردار ایرانی آن شهر را نپذیرفت، ولی همواره یکی از شگردهای برقراری مقدمه مصخع يكمسد ويازده

امنیت در آتن از خطر همسایگان یونانی و سپاه ایران، آن بود که با دربار ایران روابط دوستانه برگزار میکردند و حتی از کمکهای مالی پادشاه ایران بهره میبردند و تحتالحمایه ایران بودند.

یکی از اشتباهات مورخان اروپایی ـ و شاید خطاپوشیهای مصلحتی آنان ـ آن است که چنین وانمود میکنند که در یونان ـ یعنی همان آتن ـ از قدیم «دموکراسی» برقرار بوده، و مردم، آزادی رفتار و گفتار و حق انتخاب حاکم داشتهاند، ولی میتوان حقیقت را کاملاً عکس آن دانست؛ زیرا علاوه بر آنکه اصولا در یونان ـ که سه دسته: آتنیهای اصل، بیگانگان مهاجر، و بردگان آزاد شده در آن سکونت داشتند ـ از حقوق مدنی حکه به آن «یوس سیویل»(Jus Civil) میگفتند- فقط دستهٔ اول استفاده میکردند، و بقیه حتی حق نکاح و معامله و مالکیت ـ چه رسد به انتخاب حاکم ـ داشتند.

آزادی گفتار و انتخاب و تشکیل یک مجلس ملی عامهٔ مردم همه بابتکار پریکلس و از برکت حکومت حکیمانه وی بود و اشراف آتن همواره از آنکه مردم عوام و یا غیر آتنیها در رأی با آنها مساوی باشند رنج میبردند و این را یکی از جرایم پریکلس میدانستند.

اگر چه بظاهر، پس از پریکلس حکومت آتن بوسیله شورای حلّ و عقدی ـ که نام آن را منجلس استنات گذاشته اند ـ اداره منیشد (هنمچنانکه این حکومت را دارستوکراسی یا حکومت گروه اشراف نام داده اند) ولی این شورا در واقع به معنای مجلس شورای ملی و آزادی عقیده و دموکراسی نبود، بلکه بسبب آن بود که حاکمی متنفذ و قوی و قاهر در میان آنها یافت نمی شد که قدرت را انحصاری نماید. بهمین دلیل بود که، هرگاه امکان دیکتاتوری وجود می یافت، استبداد و حکومت جابرانه (یا

يكحند و دوازده المظاهر الإلهية

تیرانی) فردی نیز چهرهٔ خود را نشان میداد.

تاریخ یونان نشان داده است که هرگاه حاکمان آنجا حکیم و فرزانه بودند، هم امنیت و هم آزادی و حکومت عامه پسند وجود داشته، مانند زمان سولون و لیگورک و همین پریکلس: وگرنه در حکومتهای «اُلیگارشی» و «اریستوکراسی»، همواره حقوق عامهٔ مردم و آزادیها و عدالت اجتماعی در معرض تجاوز و خطر و بازیچه قرار داشته است.

فشار حملات مردم أتن به پریکلس، و بیشتر به اناکساغوراس، سبب گردید که این حکیم از آنجا بیرون برود و به شهرکی در آسیای صغیر (به نام لمپساکوس) برگردد و مدرسه و درس خود را در آنجا برپا نماید. آنکساغورس را باید یکی از حکمای بزرگ اشراقی به حساب آورد و سقراط نیز او را پاس میداشته و پس از افلاطون، رواقیون نیز او را باس میداشته و پس از افلاطون، رواقیون نیز او را بسیار میستودند و به وی بها میدادند.

\*\*\*

در فاصلهٔ سه قرن ـ یعنی از قرن هفتم تا قرن چهارم ق.م ـ در مناطق یونانی نشین حکمای بسیاری بودهاند که یا گمنام میزیستهاند و اثری از خود در تاریخ باقی نگذاشتهاند، یا بسبب آنکه رأی و نظریهای خاص از آنها بر جای نمانده، نظر متأخران را به خود جلب ننمودهاند، یا چون در کتب ارسطو و دیگران نامشان نیامده و تعریف نشدهاند ـ از آنجا که تاریخ فلسفه همواره کورکورانه از برداشتهای یکسویه و جهتدار ارسطو دربارهٔ پیشینیان گرده برداری کرده و نتوانسته به اصالت و واقعیت عقاید و آراء آنان دست یابد و حکمای گذشته را آنچنان که باید بشناسد ـ بسیاری از این حکما در افق مه آلود و دور دست دوران باستان گم شدهاند و نامی از ایشان برجای نمانده است. بگذریم ـ از آنکه ممکن است به نظر هر محقق بیغرض برسد ـ که ارسطو بویژه دربارهٔ حکمای ایرانی، موضعگیری خصمانه داشته، و حتی اگر نیذیریم که ـ آنگونه که

مقدمة مصخع يكصدو سيزده

برخی از مورخین نوشتهاند ـ در نابودسازی کتب فلسفه و حکمت ایرانی بدست و مباشرت اسکندر مقدونی دست داشته، ولی مسلّم است که به آن، علاقهای نیز نشان نمیداده، و بدلایلی که نمیدانیم، این مکتب با طبع و خوی او سازگاری نداشته است. بسبب نبود منابع معتبر و نداشتن مجال کافی، ما نیز در این باره به کاوش نمیپردازیم، و سیر حکمت را با بررسی سقراط حکیم و شاگردانش پی میگیریم؛ امّا بررسی دقیق زندگی سقراط، به شناخت اوضاع سیاسی و اجتماعی زمان وی در آتن و یونان بستگی دارد. یکی از مهمترین پدیدههای اجتماعی آن دوران ـ که در تاریخ فلسفه نقش مهمی را داشته ـ پدیده و ظهور نحله یا گروهی بنام سوفیستها یا فلسفه نقش مهمی را داشته ـ پدیده و ظهور نحله یا گروهی بنام سوفیستها یا سوفسطائیان است. از اینرو ما نیز نخست نگاهی به آنان میاندازیم و اندکی به بررسی این پدیده تاریخی سیر فلسفه میپردازیم.

.

### سوفسطائيان

با نفوذ فرهنگ و آداب شرقی، مخصوصاً ایرانی، به سواحل مدیترانه و سرزمینی که امروز یونان نامیده میشود، همانگراه که گذشت، بیشتر بر اثر تسلط سیاسی و نظامی ایران در آن مناطق، و یا برخی جنگهای فیمابین، و یا روابط تجاری، و همچنین بسبب حرکتهای یونانی نژادان به سراسر مناطق مستعمرات ایرانی، در آن نواحی، نوعی تعارض فرهنگی (میان فرهنگ پارسی و هلنیک) بوجود آمده بود که بسبب غلبهٔ فرهنگ ایرانی، جاهلیت یونان قدیم (هلنیک) خودنمایی چندانی نعیکرده، ولی در نهاد هر یونانی ریشه داشته است.

نفوذ معنوی عقاید اساطیری شرک آمیز قدیم یونانی سبب می شد که اگر چه دین توحیدی و حکمت و علوم ریاضی و طبیعی و نجوم نیز همراه فرهنگ و آداب زندگی شرقی و تا اندازهای اشرافیت ایرانی، به آن مناطق سفر کند و فلاسفهای در آنجا بساط تدریس و تربیت بگسترانند (که با نام آنها آشنا شدهایم)؛ امّا این فلسفه توحیدی اشراقی در شهر آتن با زمینهٔ اعتقادی و فرهنگ پیشین آنها چندان سازگار نیفتد، و دیدیم که در واقع یونان، اعتقاد توحیدی را از خود راند تا آنجا که به تبعید یا فرار

مقذمهٔ مصحّع یکصد و پانزده

انکساغوراس از أنجا انجامید و بعدها همین عامل سبب اعدام سقراط گردید.

بعبارتی دیگر، حکمت اشراق ایرانی که قرنها در ایران و مشرق پایدار و ماندگار مانده بود، در غرب آسیای صغیر ـ جز در میان چند فیلسوف و حکیم ـ ریشهای نیافت و سبب این را باید در روانشناسی اجتماعی و فرهنگ جاهلیت آن اقوام و نژادها یافت.

از جمله این ویژگیهای قومی و نژادی مردم آتن قدیم یکی طبع ناباور و شکاک آنان نسبت به ماورای حس و طبیعت بود، زیرا که یونانیان قدیم بیشتر به ۱۰حش و ۱۰موده مؤمن بودند تا ماورای حواس و تجربه و همین، یکی از عواملی بود که سبب شد از درخت تناور حکمت شرقی در آنجا پاجوشی بنام سوفسطاگری پدید آید.

یکی دیگر از ویژگیهای مردم آتن قدیم ۱۰ ژاژخوایی و پرگویی و اهتمام به سخن پراکنی از یکطرف، و از طرف دیگر خود نمایی از راه پرورش جسم و ورزش و برد و باخت در مسابقات عمومی و قدرت نمایی و قهرمانی در میدانها، بود. از چیزی که در آن اقلیم استقبال چندانی نمی شد روش ایرانی (مغان) در تربیت روحی و انجام ریاضتهای بدنی برای پرورش روح و روشنبینی و ادراک معنویات بود.

۱) بر خلاف مردم یونان امروز که منش دیگری دارند.

يكحمد و شأنزده المظاهر الإلهيّة

بدلیل همین ویژگیهای نژادی بود که با مرگ فیثاغورس و پراکندگی شاگردان و مکتب او و فروکش نمودن حرارت مکاتب شرقی، اصول حکمت و بالخصوص حکمت عملی متروک ماند و اخلاق، منحصر به تربیت آداب اجتماعی شد (که هم امروز نیز در غرب «اتیکت» به همان معناست) و تدبیر مدن یا سیاست نیز (که فن تربیت حکیم برای حکومت می بود) به پرورش سخنوران بلیغ و جدلبازان ماهر برای رسیدن به قدرت و مقام و حکومت و شهریاری انجامید.

از اینرو طبیعی مینماید که با چنان پایه روانشناختی جامعهٔ یونانی از یکطرف، و زمینههای اجتماعی دیگری که بر اثر باصطلاح «فضای بازسیاسی» باز مانده از پریکلس بوجود آمده بود، از حکمت عمیق اشراقی فقط سفسطه و جدل و خطابه باقی بماند و از تربیت حکیم، پرورش مشتی عیاران سیاسی.

مردم آتن قدیم که به مسابقات و پیکار دو حریف دلبستگی بسیار داشتند، تماشای مناظرات جدلبازان سوفسطائی را نیز می بسندیدند و گروههای بسیاری بگرد آنان جمع می شدند و آنان را با مال و منال و احترام بسیار همراهی و یاری می کردند و همین سبب می گردید که بازار سوفسطائیان رواج بیشتری پیدا کند.

سوفسطائیان، دانش آموختگانی بودند که روح حکمت در آنها جای نگرفته بود، اهل نظر و علم و استدلال بودند، ولی از حکمت واقعی بهرهای نداشتند و خود گرفتار نوعی سرگردانی فکری بودند و حتی برخی از آنان را میتوان اوباش فلسفه بحساب آورد.

بیشتر مؤلفان تاریخ فلسفه سبب بروز این پدیده را تعارض شدید عقاید و آراء فلاسفه از زمان تالس تا دموکریتوس میدانند، ولی این عقیده را ما پیش از این رد کرده و گفتهایم که در میان حکما تعارضهایی در اصول توحید و جهان هستی وجود مقدَّمة مصحَّح يكصد و هفده

نداشته و سبب این اشتباه معاصرین این بوده، که از مطالب آنان تفسیر ناروا و یا مادی شده است.

سبب اصلی ظهور سوفسطاگری بنظر ما نبودن یک محور ثابت بود، زیرا فیثاغورسیان و حکمای دیگر اشراقی عقاید خود را پنهان میداشتند و فقط به جوانان مستعد و شایسته حکمت می آموختند، و کسانی که تاب ریاضتهای مکتب آنان و طاقت تهذیب نفس را نداشتند ـ مانند سوفسطائیان در سراب حقیقت سرگردان می ماندند و دچار اهریمن شک می شدند.

این واخوردگان حکمت، فلسفه را در الفاظ و عبارات جستجو می کردند و به برخی مصطلحات فلسفه و منطق و علوم طبیعی و ریاضی قناعت می نمودند، از اینرو غول • شکّ آنان را به بیغوله سوفسطانیگری می کشید. نظیر این پدیده در قرون شانزده و هفده اروپا نیز پدیدار گشت و تا زمان دکارت ادامه داشت، و سرانجام به مکاتب لادریگری و مادی و تجربی و نسبیگرایی و انکار حقایق بزرگ جهان انجامید.

در شیوهٔ آموزش سوفسطانیان، نوعی شیادی و فریبکاری هم یافت می شد که خواص مردم، آن نیرنگها را می فهمیدند و به جوانان یادآور می شدند و آنان را زنهار می دادند که در دام آنها نیفتند. عقاید آنان اگر چه بظاهر شکل فلسفی و علمی داشت و بر اساس مشاهدات و مشهورات و مسلمات بنا شده بود، ولی پایهای واقعی نداشت و به سلیقه و عواطف خود آنان، یا امیال مردم بستگی داشت.

سوفسطائیان مدت طولانی در جایی نمیماندند، بلکه در حال سفر بودند و در هر شهر بساط تدریس خود را میگسترانیدند و برای تدریس خود از جوانان نوآموز، دستمزد دریافت میکردند و پس از مدتی از آن شهر به شهر دیگری میرفتند. این دسته معلمان حرفهای دوره گرد، پس از ورود به هر شهر، چند نمایش بصورت

يكحد و هجده المظاهر الإلهيّة

خطابههای دل انگیز یا مجادلات بظاهر فلسفی بر پا میکردند و پس از آنکه عدهای مرید می یافتند هنر خطابه و استدلال را به آنان می آموختند.

گاهی از این افراد برای دفاع در محاکم استفاده می شد و کسانی که نقش وکالت در محاکم را داشتند از هنر جدل و خطابه آنان بهرهمند می شدند.

اشراف آتن، که بر سر حکومت و قدرت سیاسی همواره با هم در رقابت بودند فرزندان خود را برای تربیت، به سوفسطاها می سپردند، و سیاستمداران برای آنکه بازار حکمای راستین ـ که پیوسته از لزوم داشتن «فضیلت» و «اخلاق» و «عدالت درونی» و دیگر خصلتهای حکیمانه برای حاکم و رهبر جامعه سخن می گفتند و بازار اشراف بیفضیلت را کساد می ساختند ـ بیرونق گردد، از سوفسطانیانِ نان بنرخ روز خور حمایت و تبلیغ می نمودند.

از طرفی دیگر، پس از حکومت پریکلس، اشرافیت ـ که به معنای خون و نزاد عالی بود ـ معنای وسیعتری یافته بود و در نظر عوام حتی کسانی کـه هنر خطابه و سخنوری و بلاغت و فصاحت داشتند و در دستگاه حکومت و سنای آنجا جایی بدست می آوردند از اشراف شمرده می شدند، و سوفسطائیان بدین ترتیب معلمانی اشراف ساز بودند و مایهٔ امیدی برای طبقات متوسط جامعه بحساب می آمدند.

سوفسطائیان صعروف زمان سقراط که از برکت نوشتههای افلاطون و مناظرههای سقراط، نامشان باقی مانده است یکی پروتاگوراس (Protagoras)، و دیگری گورگیاس (Gorgias) است که در زمان خود بسیار محترم و خوشنام بودند؛ و برخلاف شهرت بدی که امروز برای سوفسطائیان وجود دارد، این عده تا مدتها قهرمانان علم و ادب شمرده میشدند و با روح مردم قدیم مغرب آن زمان سازگاری بسیار داشتند.

مقدّمة مصخع يكصدو نوزده

امروز اگر چه از آنان اثری باقی نمانده، ولی برخلاف روحیهٔ مشرق زمینان، در غرب توافق روحی با سوفسطاگری و شک هنوز هم دیده میشود. پدیدههای فلسفی و علمی مانند ایدآلیسم و ذهنگرایی یا انسانمداری یا نسبیت اخلاق، و نیز تکیه بر سخن پردازی و فتوای فلسفی بجای استدلال و برهان منطقی، پوزیتیویسم و تجربه باوری، انکار مجردات و معنویات، و سطحی نگریهای دیگر، همه نوعی گریز از واقعیتهای فلسفی و عقلی و استدلالی و نوعی انکار علم و حکمت است و ناشی از ویژگیهای نژادی بازمانده از روحیات اقوام مغرب آن زمان است.

برغم نامی نه چندان نیک که از سوفسطائیان باقی مانده، سوفسطائیان، هر که و هرچه بودند این فایده را داشتند که برای سقراط و افلاطون و برخی دیگر از حکما، انگیزهای شدند تا علم منطقی که امروز وارث آنیم رسمیت و شکل مستقل بیابد. اگر مغالطات سوفسطائیان نبود، اگر مواد «جدل» که آنها استفاده میکردند مانند مشهورات و مقبولات و مظنونات و... ضعیف و بدور از حق و واقع نبود، سقراط راهی منطقی (که نام آن را بعدها منطق گذاشتند) برای حکمت نمی گشود که بتوان از راه تعریف صحیح و بهره از حد و رسم و جنس و فصل و ذاتی و عرضی به یقینیات رسید. دوران پرتلاطم و پر غوغای سوفسطاگری، حکیمی همچون سقراط میخواست که یکتنه بدفاع از حکمت و یقین و حق، قدم به میدان بگذارد و بساط مغالطه را برچیند و تا پای جان از رسالتی که بر دوش داشت دفاع کند.

### سقراط حكيم

معروفترین حکیم پیش از میلاد مسیح را باید سقراط (Socrates) دانست؛ شخصیتی نیمه افسانهای که کسی نتوانسته است بر او خرده بگیرد. با وجود معروفیت و يكصدو بيست المظاهر الإلهية

شهرت فراوان او، هیچکس از او چیزی نمیداند جز آنچه را که افـلاطون و ارسـطو یـا برخی معاصران وی درباره او نوشتهاند.

تولد او را سال ۴۷۰ ق.م در نزدیکی آتن نوشتهاند. او را دارای چهرهای نازیبا و قدی کوتاه و بینی پهن و مانند اینگونهها میدانند که برغم این ویژگیهای جسمانی، شخصیتی دلپذیر و جذاب و مهربان داشته است. لباسی ژنده میپوشیده که در تابستان و زمستان همواره یک لباس بوده و کم میخورده و کم میخوابیده؛ خلسه و سکوتهای دراز چند روزه داشته و سروش غیبی همراه او بوده و بر رویهم مردی معنوی، عالم، حکیم، سخنور، ماهر در جدل، محترم و مؤذب، صریح و صادق بنظر می آمده است.

سقراط، مسلماً، یکی از حکمای بزرگ اشراقی است که در یونان (شبه جزیرهٔ یونان کنونی) مانند نداشته و استاد افلاطون و والاتر از وی بوده است، ولی دلیلی در دست نیست که او را بزرگتر از دیگر حکمای پیشین بدانیم؛ بلکه حکمای ایرانی و آسیای صغیر و تراکیا و ملطیه و صقلیه و جنوب ایتالیا در مقیاس قابل محاسبهٔ آن دوران، همه مقامی والاتر دارند و از وی جامعتر بودهاند.

از طرفی، برخلاف برداشت سطحی و کوتاه نظرانهٔ برخی تاریخ نویسان که او را فقط یک حکیم اخلاقی و معلم سیاست و حکمت عملی معرفی میکنند، وی یکی از بزرگان حکمت نظری نیز هست؛ و از جمله اصل «مُثُل نوریّه» ـ که بغلط به مثل افلاطونی معروف شده است ـ بوسیلهٔ او در مدارس علمی آن زمان بیان میشده و افلاطون آن را از وی فراگرفته است، و میدانیم که در تعالیم پیشینیان و فیثاغورس نیز بوده است.

امًا، این گفته چیچرو که «سقراط فلسفه را از آسمان به زمین آورد، به این معنا درست است که وی بیشتر به حکمت عملی و اصلاح روند حکومت و اجرای عدالت و راهبردن رفتار بهتر مردم ـ یعنی اخلاق فردی و اجتماعی ـ پرداخته و یک حکیم اهل عمل بوده است، نه استاد فلسفهٔ نظری مانند ارسطو؛ و اینکه مورخان غربی وی را فقط یک مصلح دینی یا اجتماعی معرفی میکنند نادرست است.

عقیدهٔ حکمای مسلمان دربارهٔ سقراط و افلاطون و حکمای پیش از آنها بمراتب بهتر و والاتر از عقیدهٔ مورخان قرون جدید اروپاست که سقراط را یک استاد جدل (یا دیالوگ اخلاقی فلسفی)، و افلاطون را معلم هندسه، و دیگر حکمای باستانی منطقه غرب ایران را حکمای طبیعی یا مادی یا فقط شاعرانی دوره گرد و بیکاره می دانند.

صدرالمتألهین نمونهای از حکمای مسلمان است که همواره از این بزرگان بمثابهٔ شاگردان انبیا و یا حکمای والامقام و اهل ریاضت و سیر و سلوک معنوی و وصول به مقامات عُلوی یاد میکند و آراء فلسفی آنان را بعنوان آرائی مقبول و مهم نقل مینماید.

از جمله درباره سقراط مدّعی است که وی شاگرد [با واسطه] فیثاغورس بوده و حکمت بمعنای جامع آن را از مکتب او فرا گرفته، اگر چه اعتراف میکند که سقراط از این همه علوم و معارف به دو رشته (یا باصطلاح امروزی: گرایش) بسنده نموده و الهیّات نظری و حکمت عملی را برگزیده است.

وى در كتاب اسفار دربارة سقراط چنين مىگويد: «سقراط المكيم العارف الزاهد من أهل آثينه، كان قد اقتبس المكمة من فيٹاغورس و ارسلاوس و اقتصر من أصنافها على الإلهيّات و الخُلقيات...» ا

ملاصدرا، علاوه بر آنکه از سقراط و شاگردش «افلاطون» ببزرگی یاد میکند، با نقل مطالب و آراء فلسفی وی، گوشهای از مکتب و شخصیت فلسفی و علمی او را نیز

١) الأسفار الأربعة، ج ٥، ص ٢١٣.

بنمایش میگذارد. از جمله در مسئلهٔ علم باری (تعالی و تقدس) میگوید:

و من جملة اعتقاداته أنّ علمه تعالى و حكمته و قدرته بلانهاية و لا يبلغ العقل أن يصفها؛ ولو وصفها لكانت متناهية، فالزم عليك أن تقول إنّها بلانهاية و لاغاية و قدترى الموجودات متناهية، فيقال إنما تناهيها بحسب احتمال القوابل لابحسب القدرة و الحكمة و الجود. و لما كانت المادّة لا تحتمل صوراً بلانهاية، فتناهت الصور ـ لا من جهة بخل في الواهب، بل لقصور في المادة ـ و عن هذا اقتضت الحكمه الإلهّية أنّها و إن تناهت ذاتاً وصورة و خيراً و مكاناً، إلّا أنّها لا تتناهى زماناً في آخره.... أ

همچنين در مسئلهٔ المُمُل نوريّه الهيّه الكه المثل افلاطوني، مشهور شده) اين رأى و نظر را پيش از أنكه مخصوص افلاطون باشد به سقراط و حتى اساتيد و حكماى پيشين و نسبت مىدهد. مثلاً در يكجا مى ويد: «رأى سقراط و افلاطون و آغاثانيمون و غيرهم إثبات المثل العقلية...، أو در جاى ديگرى: «قد نسبت إلى أفلاطون إلالهي ... موافقاً لأستاده سقراط.. أن للموجودات صوراً مجرّدة في عالم الإله و ربما يسمّيها (المُثل الإلهيّة) و أنها لا تدثر و لاتفسد» أو نيز: «قال أفلاطن و سقراط و من قبلهما من أساطين العلم و الحكمة و موجودات هذا العالم بحقائقها و مهيّاتها موجودة في عالم أعلى من هذا العالم وجوداً صورياً مجرّداً عن المواد و نقائصها...» أ

و نيز بعقيدة سقراط به «عالم مثال» و يا «خيال منفصل» به اين گونه اشاره مي كند:

الصور الخيالية لاتكون موجودة في الأذهان.. و لا في الأعيان ... و ليست

۱) همان

٢) الشواهد الربوبية، ص ١٧١.

٣) الأسفار الأربعة، ج ٢، صص ٤٦ و ٤٧.

٤) همان، ج ٦، ص ٤١٢. و نيز به همين مضمون در ج ١، ص ٤١١؛ ج ٣. صص ٢٠٤-٢٠٥.

عدماً ... فبالضرورة يكون في صنع آخر و هو عالم المثال، المستى بالخيال المنفصل... و هو الذي ذهب إلى وجوده الحكماء الأقدمون كأفلاطون وسقراط و فيثاغورس و إنباذقلس... أ

برداشت صدرالمتألهین نیز از آراء قدماء و حکمای باستانی اعتقاد آنان به نوعی تناسخ است. این نظریه دربارهٔ فیثاغورس بسیار معروف است و ملاصدرا آن را به سقراط و افلاطون و حکمای پیشینیان نیز نسبت می دهد، با این تفاوت که وی معتقد است عقیدهٔ آنان به تناسخ مصطلح و معروف نیست، بلکه «مسم» باطن می باشد.

وظنّى أنّ ما هو منقول عن أساطين الحكمة كأفلاطون و من قبله من أعاظم الفلسفة مثل سقراط و فيثاغورس و آغاثاذيمون و إنباذقلس من إصرارهم على التناسخ لم يكن معناه إلّا الذي ورد في الشريعة.... ٢

از سقراط آراء دیگری را نیز نقل نموده (مانند نظریهٔ وجود انسان مفارق ابدی یا نحوهٔ رشد و نمو جنین انسان و جهنم ـ یا تارتاروس ـ برای بزهکاران) کـه نشان از فیلسوف بودن سقراط و مهارت او در حکمت نظری میدهد.

صدرالمتألهین در این باره که چرا سقراط مانند اساتید خود و گذشتگان فارس و یونان به علوم ریاضی و نجوم و پزشکی و کیمیا و مانند آن نبرداخت و به حکمت عملی و الهیّات بسنده کرد، میگوید: «لمّا سئل سقراط عن سبب إعراضه عن العلوم التعلیمیّة، قال: إنّی کنت مشتغلاً بأشرف العلوم (بعنی العلم الإلهی)، ۲

و این بزرگترین مدیحه و ستایش برای یک دانشمند است، زیرا ارزش هر علم، به ارزش و اهمیت موضوع آن و فایده و غرض نهائی در آن است و سقراط دارای چنین

۱) همان، ج ۱، ص ۳۰۲.

۲) همان، ج ۹، صص ٦ و ۲۲۸؛ الشواهد الربوبيّة، ص ۱۷۱ و ۲۸۹.

٣) الأسفار الأربعة. ج ٩. ص ١١٩؛ و نيز المطارحات سهروردي، ص ١٩٨.

مرتبهای بوده است.

وی را باید یکی از سرآمدان حکمت دانست، زیرا که درس انباذقلس و ارخیلاوس و فیوجانس آپولونی را درک کرده و بسیاری از حکمای دیگر را نیز باحتمال قوی دیده، و انچنانکه معروف است بنزد انکساغوراس هم رفته و شاید نزد وی درس خوانده باشد.

برخی نوشتهاند که وی آتن را هرگز ترک نکرده است ولی هیچ دلیلی معتبر بر آن، موجود نیست، بلکه برعکس، در آن زمان سفر و سیاحت، یک سنّت رایج بوده و حکیمان و دانشجویان و حتی سربازان و جنگجویان آتنی هم به ماندن در آتن قناعت نمیکردند و گاهی به تمام جزایر و سواحل مدیترانه سر میزدند، و سفر بزرگانی مانند فیثاغورس و تالس به ایران و هندوستان و بابل مشهور است و در تواریخ آمده است.

سقراط در اوضاع و احوالی زندگی می کرد که پیش از این در فصل سوفسطائیان دیدیم. محیطی باقی مانده از دوران فضای باز سیاسی زمان پریکلس، با عدهای اشراف ثروتمند و در کمین قدرت، و اکثریتی از جوانان سرگردان، و جمعی کجراهان حکمت، بنام سوفسطائی (سوفیست)، که با علم و ادب خود تجارت و سوداگری می کردند و ذهن جوانان را شستشو می دادند. عدهای روحانی نما مردم را به شرک و پرستش خدایان اساطیری سنتی اشعار هُمر و هزیدوس میخواندند و از توحید و پاکدینی می رماندند، اخلاق مردم به فساد گراییده و فحشا و همجنسبازی رواج یافته بود، اقویا ضعفا را استثمار می کردند و بنام حکومت مردم (دموکراسی) و حفظ آزادی پایههای حکومت استبدادی اشرافی را (که بنام اریستوکراسی و اُلیگارشی معروف شده است) پی

سقراط مانند هر پیامبر و حکیم و فرزانه، در این هنگامه فزون طلبیهای

قدرتمندان و سرگردانی فروماندگان و ساده دلان، مأموریت و رسالت خود را در آن می مید که نخست بهر بهانه، اصول اعتقاد سنتی شرکآمیز یونانی به خدایان فاسد بازمانده از همر را از ذهن یونانیان بزداید و بجای آن اصل توحید و پرستش خدای واحد و دارای صفات کمالیه را بنشاند.

دوم آنکه در برابر سوفسطائیان و قهرمانان دروغین فلسفه و علم و حکمت بایستد و پوچی آنان را به خواص و عوام آشکار سازد و سفسطهٔ آنان را با حربهٔ «جدل» ـ که شیوه و ابزار آنان بود ـ مغلوب سازد، و جوانان و ساده دلان را از دام آنان برهاند و اساس اخلاق فردی و اجتماعی و معنای صحیح «فضیلت» و «عدالت» و «شجاعت» را ـ که آن روزگار زبانزد همه مردم شده بود و ملاک رسیدن به حکومت و نمایندگی مردم شمرده می شد ـ برای آنها بیان کند.

همچنانکه دیدیم، یکی از روشهای مبارزهٔ سقراط، جلوگیری از دسغالطه، و نیرنگهای منطقی از راه «تعریف» صحیح موضوعات بر اساس منطق (یعنی بیان حدّ و رسم) بود؛ یعنی در آن غوغا که هرکس و هر فرد برای خود و بزعم خود از «عدالت» چیزی می فهمید ـ و این خود بهانه و سبب سوء استفادهٔ رندانه سوفسطائیان شده بود ـ سقراط، نخست به تعریف دقیق عدالت و ترسیم مرزهای آن پرداخت تا آنجا که همهٔ حاضران به معنایی یگانه برسند، تا بتوانند مقصود یکدیگر را از آن بدرستی درک کنند و راهی برای سفسطه و مغالطه باقی نماند.

روش دیگر سقراط، اعتبار بخشیدن و اهمیت دادن به «فطرت اولیه» انسان بود، زیرا بر آن بود که شدای وجدان، همواره به انسان راست میگوید و او را به راستی و به راه راست هدایت میکند.

روش فنی منطقی دیگر او، محاصره حریف نیرومند خود از راه «سبر و تقسیم»

یعنی برشمردن و احصای دقیق مصادیق بود تا خصم سفسطه گر از روزنی نگریزد؛ و گاه از برهان خلف بهره میبرد که مهمترین برهان در منطق است.

وی با پروتاگوراس و گورگیاس و برودیتوس و دیگر بزرگان سوفسطاگر روابطی گرم و بظاهر دوستانه داشت و با آنها با ادب و احترام رفتار میکرد، و آنان نیز در دل و در ظاهر به وی احترام میکردند و از او بیم داشتند و در تمام مناظرات و مباحثات از وی شکست میخوردند.

بدلیل همین پیروزیها، روز بروز شهرت سقراط در آتن بیشتر می شد. وی در خفا به شاگردان و خواص خود حکمت و علوم و فنونی را که از فیثاغورس باقی مانده بود می أموخت، ولی در میان مردم خطابههایی می خواند که ظاهر آن درس اخلاق و تربیت و تهذیب جوانان و آشنا ساختن آنان با عقاید توحیدی و ترویج آزادگی و داشتن فضیلت و پیروی از حکیمان و مردمان با فضیلت و صاحبان عدالت بود.

سقراط ـ مانند دیگر حکیمان پیش از خود ـ وظیفه خود می دانست که مردم را با مزایای حکومت و پیشوایی مردمان صالح و حکیم آشنا کند و آنها را از پیروی اشراف فاسد و طبقهٔ پلید حاکم و اعتقادات شرک آمیز و مروّج فساد جنسی و جنایت باز دارد، و همین نکتهٔ مهم آموزشهای او سبب اعدام وی شد.

طبقهٔ اشراف و حاکم بر آتن نیز بیکار نمینشستند؛ هم با دعوت سوفسطائیان به آتن و سوق جوانان به مجالس آنان مردم را از سقراط دور میساختند، و هم او را در نزد مردم، خائن و ملحد و دشمن خدایان آتن وانمود میکردند، و گاهی او را دشمن مموکراسی و دخالت خود مردم معرفی مینمودند و دفاع آنان از حکومت شورایی مردم نه برای آزادی و احترام مردم، که در واقع، برای غلبه بر عواطف آنان و فریبشان با سخنوری و زبانبازی و دست یافتن به حکومت و قدرت با شیادی و نیرنگبازی بود،

همان چیزی که امروز نیز حربهٔ فریبکاران و نیرنگبازان بازار سیاست است.

سرانجام، توطئه این طبقهٔ کوچک، سقراط را به دادگاه و پای میز محاکمه کشانید و در سال ۲۹۹ ق.م او را محاکمه و محکوم به مرگ با نوشیدن زهر کردند. جرایمی که به وی نسبت دادند یکی انکار خدایان سنتی و مسخره کردن آنان بود، و دوم آنکه اخلاق و اندیشهٔ جوانان را فاسد میسازد. و در واقع خطر بزرگی بود که برای قدرت این طبقه ایجاد میکرد و مردم را بسوی انتخاب افرادی فرزانه، دانشمند، طرفدار عدالت و اصول اخلاقی سوق می داد و از انتخاب اشراف فاسد و اسرافکار و خودپسند و خودکامه باز می داشت.

با نوشیدن جام شرنگ، جسم سقراط مرد و دیدگان او بهم آمد و زبان او خاموش شد، ولی مکتب و پیام او مانند روانش زنده ماند، و حکمت اشراق همچون روحی آسمانی قدم از کالبد او بیرون گذاشت و به افلاطون پیوست و در جان و اندیشه او نشست. موضوع حکومت حکیمان و فرزانگان یا حکومت الهی هر روز درخشانتر و پرفروغتر گردید و اگر حوادثی همچون ظهور ارسطو یا امپراتوری اسکندر نبود، ثمرات این شجرهٔ طیبه پدیدار میشد.

## افلاطون

پس از اعدام سقراط، اقلیّت حاکم بر شهر آننه(آتن)، رشتهٔ پیوند شاگردان و مکتب او را از هم پاشید. بنظر میرسد که همانگونه که پیش از این گفتیم سقراط، علیرغم روش و ظاهر سادهٔ اجتماعی خود، در خفا، شاگردانی را با درجات مختلف می پرورانده و چراغ حکمت اشراق را روشن نگه میداشته است. شاید بسیاری از شاگردان وی آتنی نبودند و آن عده هم که از مردم آتن بودند، آن روحیه یا موقعیت

اجتماعی را نداشتند که در آن وضع اختناق و خطر و بتعبیری صادقتر و مناسبتر، در شرایط «حکیم کُشی»، در محیط کوچک آتن دوام بیاورند و در آنجا بمانند. از اینرو معروفترین شاگرد وی «افلاطون» نیز در آتن دوام نیاورد، و چنانکه خواهیم گفت بفکر سیاحت و جستجوی فرزانگان و اساتید دیگری افتاد.

افلاطون، که نام اصلی او اریسطوقلیس (Aristocles) و فرزند یکی از رجال آتن بنام آریستون بود در سال ۴۲۷ (و شاید ۴۲۸ ق.م) در آتن و در یک خانوادهٔ اشرافی پا به جهان نهاد. در میان اشراف خویشاوند او چند تن به حکومت استبدادی آتن رسیده بودند و در تاریخ یونان از «تورانها» (Tyrant) یا جباران مستبد شمرده می شدند. مادر او از نوادگان سولون ـ فرزانهٔ آتنی و نخستین قانونگذار آن سرزمین بود.

باین ترتیب، افلاطون در محیطی مرقه به سنین تربیت و بلوغ رسید. جوانی برازنده با قامتی استوار و شانههای پهن و نیرومند بود. از اینرو به وی «پلاتون» (افلاطون) یا عریض لقب داده بودند. به ورزش و فنون رزم و شاعری و هنر دلبستگی داشت و نزد یکی از شاگردان هراکلیتوس بآموزش حکمت و علوم دیگر پرداخت. در حدود بیست سالگی با سقراط آشنا شد و شیفتهٔ او گردید و ملازم درس وی گشت و نزدیک به ۱۸ سال (تا سال ۳۹۹ ق.م ـ سال شهادت سقراط) از او جدا نشد.

مرگ با شکوه و حکیمانه و در عین حال دلخراش سقراط اثر عمیقی در افلاطون و دیگر شاگردان او گذاشته بود، از این رو برخی آتن را رها کرده و به نقاط دیگر رفتند، ولی افلاطون مدتی دیگر در آتن ماند. شاید علایقی داشته یا وصیتی از سقراط را عملی میساخته، ولی پس از مدتی -که برخی آن را نُه سال نوشتهاند ـ ۲ از آتن بیرون رفت و

۱) شهرستانی میگوبد: «و حکن أرسطاطالیس (في مقالة الألف الکبری من کتاب مابعدالطبیعة) أنَّ أفلاطن کان پختلف في حداثته إلى اقراطيلوس … روى عن هراقليطس،»(الملل و النحل)، ج ۲. ص ۲۰۰.

۲) تاریخ فلسفه، امیل بریه

مقدماً مصخع يكصدر بيست رنه

در شهر «مگارا» (Megara) نزد همشاگرد خود «اقلیدس» (Euclidus) منزل گزید ، سپس به سیسیل و جنوب ایتالیا و مصر و قیروان سفر کرد. برخی گفتهاند که افلاطون بلافاصله پس از اعدام سقراط آتن را ترک گفت، و بسیاحت پرداخته و تا ساحل رود گنگ در هندوستان رفته است. ۲

افلاطون در سفر خود بـه صقلیه (یـا سیسیل)، در شـهر سیراکـوز، مـیهمان خودکامهٔ آنجا و برادر زادهٔ دانش دوست وی بود.

از مدارک تاریخی چنین بر می آید که افلاطون آنجا را برای اجرای طرح حکومت حکیمان ـ که آتن تاب آن را نداشت ـ مناسب دیده بوده است؛ شاید برای آنکه در آینده نزدیک برادرزادهٔ حاکم یا فرزند جوان مستعد او را از راه رسیدن به حکومت (که همان فیلسوف سازی پادشاهان، و یکی از دو فرض نظام حکومتی حکمت است) وسیلهای برای اجرای طرح حکمت اشراق نماید و حکمت و فضیلت را به قدرت برساند و شهوات و غرایز و طبایع دیگر را تابع آن سازد.

ما بگونهای روشن از شکل کار افلاطون با خبر نیستیم، ولی می دانیم که روش دیرینهٔ حکمای سلف بر دو شیوه بنا شده بود: یکی تبلیغ روح حکمت و فضیلت، و تشویق عامهٔ مردم بر انتخاب و تبعیت از حاکم حکیم: دیگر تشکیل هستهای پنهان برای آموزشهای پنهانی رموز حکمت و علوم پایه آن. افلاطون پس از مدتی مورد بدگمانی پادشاه مستبد آنجا قرار گرفت و محترمانه اخراج شد. از اینجا، این نظریه تأیید می شود که وی در سیسیل نیز همان شیوهٔ پنهانی حکمای اشراق ایرانی و

سبر حکمت یونان، ورنر، ص ۷۲ (فارسی).

۲) تاریخ فلسفه ویل دورانت، ص ۱٦ (فارسی) بنابراین مدرک بسیار بعید است که در سفر به هندوستان از ایران (که همدان را هگمتانه یعنی چهارراه جهان نام داده بودند) نگذشته باشد و از شهرت منان ایرانی و دانش و حکمت آنان چشم پوشی کرده باشد.

يكسدوسي المظاهر الإلهية

همسایه، و شاید شیوهٔ سقراط را در پیش گرفته بوده است.

افلاطون در بازگشت از صقلیه گذارش به آنه گینا ـ که با آتنیها جنگ داشتند ـ افتاد: او را اسیر کرده و ببردگی گرفتند، اما بوسیلهٔ یکی از مریدانش خریده و آزاد شد. سفر وی به مصر گویای نیاز او به دانش اندوزی بوده و مدارکی موجود است که در آنجا از کاهنان مصری نجوم می آموخته است. یکی از محققان دانش نجوم می گوید: کاهنان مصری به افلاطون و ائودوکسوس آموختند که چه بخشی از یک شبانه روز را باید بر ۳۵۰ روز افزود تا سال کامل شود. تا آن زمان یونانیها نمی دانستند که طول سال چه اندازه است...

استرابون (در کتاب جغرافیای خود) میینویسد: در عیین شیمس (هلیوپولیس) خانهای را که افلاطون و ائودوکسوس در آن بسر برده بودند. به ما نشان دادند. روایت میکنند که ائودوکسوس همراه افلاطون بدینجا آمده و سیزده سال باکاهنان بسر برده است. <sup>۱</sup>

در جنوب ایتالیا نیز بقایای مکتب فیثاغورس و پرمنیدوس به آموزش و ادارهٔ خانقاههای اسرار آمیز خود سرگرم بودند، و هر کس دیگر نیز بجای افلاطون بود در آن فرصت گرانیها درک محفل آنان را از دست نمیداد.

تجربهٔ حکومت حکیم در کروتون و النا هم پیروز نشده بود، ولی آن حکما هرگز تسلیم اهریمن یأس نمی شدند. افلاطون نمونههائی از آن را ـ مانند حکومت پریکلس ـ در آتن و ثمرات روشن آن ـ که دلیل صحت ادعای آنان برای تأمین رفاه و سعادت و کمال مردم بود ـ یا نمونهٔ دیگر، یعنی فرزند حاکم سیسیل که مدتی حکیمانه حکومت کرد ـ در عمر خود تجربه کرده بود. علاوه بر آن یک فیثاغوری بنام آرخیتاس

۱) پیدایش دانش نجوم. واندر وردن. صص ۵۳-۵۶ (فارسی).

(Archytas) در شهر تاراس بقدرت رسیده بود و گروهی دیگر بعدها در سواحل اسپانیا (یا گل) جمهوری افلاطونی تشکیل دادند. ۱

سیاحت افلاطون و حوادث زندگی او دور از وطن بسر رسید و سرانجام در سال ۳۸۵ ق.م با دستی پر به آتن بازگشت. وی نخست بشیوهٔ حکمای گذشته، جایی را کنار شهر و بدور از غوغای آن ـ در محلی بنام آکادموس ـ گرفت و در آنجا مدرسهای بناکرد که بعدها به آکادمیا معروف گردید. هدف ظاهری از آن، آموزش علوم رایج بود، ولی در واقع افلاطون تمام تلاش خود را در انجام رسالتی بکار میست که سقراط پیش از شهادت خود آن را بر دوش توانای وی گذاشته بود.

افلاطون وارث مکتبی بود که ارزش و اهمیت حکمت نظری ـ یا فلسفه ـ را در این میدانست که در عمل کارساز باشد و مردم را به سعادت و رفاه و کمال برساند. در این مکتب که خود وارث مکتب انبیا بود، در مرحله آموزش یا «بدایات»، «حکمت عملی»مقدمه «حکمت نظری» شمرده میشد، ولی در «نهایات» و مرحلهٔ عمل، حکمت نظری بحساب می آمد.

وی که در دوران جوانیش هندیدترین اضطرابات سیاسی <sup>۲</sup> را در آتن دیده بود و همچنین در جنگ پلوپونزوس در سال ۴۰۴ ق.م ـ که اسپارت بر آتن پیروز گردید ـ شاهد حوادث تلخ شکست و نیز تغییر حکومتها در آتن بود و دیده بود که مردم وطن او

۱) تاریخ فلسفه غرب، برتراندراسل، ص ۲۶۱ (فارسی). خواهیم گفت که حکومت پیامبر اکرم(ص) و علی بن ایی طالب و دیگر انبیایی که حکومت را بدست گرفته بودند همه تجربههای موفق نظریهٔ اشراقی افلاطون و سقراط بودند و در دوران معاصر نیز حکومت انقلابی جمهوری اسلامی در ایران یکی از همین تجربههاست؛ و این سخن برخی از غربیها که حکومت افلاطونی یک اتوپیا و ناکجاآباد است ـ و برخی مقلدان شرقی هم آن را نقل میکنند ـ یک اشتباه و کم بینی است.

٢) تاريخ فلسفه، اميل بريه، ص ١٣٥.

چگونه از استبداد جباران وطنی رهیده ولی گرفتار گرگانی بنام اشراف و اعیان آنجا گردیده بودند، همانها که سقراط را آنگونه بشهادت می رساندند، ولی نام خود را نمایندگان مردم و حافظ منافع آنها معرفی می کردند و بحمایت دروغین از اندیشهٔ جوانان، بالاترین معلم حکمت و اخلاق و بهترین مروج صلاح و نظم و فضیلت را میکشتند.

از اینرو بود که افلاطون با آنکه خود از خانوادهٔ حاکمان مستبد آتن بود، هرگز از آنان دفاع نکرد؛ و با آنکه در وضعی بود که اگر پیروی از سقراط ننموده بود، رسیدن به حکومت اشرافی برایش آسان و ممکن مینمود هرگز به آن نظام فاسد روی خوش نشان نداد و در سراسر زندگی خود و در تمام آثار مردمی و سادهاش ـ که بصورت گزارش و قصه نوشته است ـ همان مکتب اصیل حکیمانهٔ خود را ترویج میکرد و بدنبال برپایی حکومتی طرفدار واقعی ،عدالت، بود.

بنظر حکیمی مانند وی فرقی نمی کرد که مردم را یک نفر (بنام شاه) استثمار کند و آزار دهد و ببردگی پنهانی بگیرد یا آنکه بجای او گروهی از اشراف بنشینند و همان شیوه را داشته باشند. افلاطون و سقراط، هم با استبداد ظاهری مخالف بودند و هم با استبداد پنهانی (یا آنچه را که امروز دموکراسی میخوانند) مخالفت می کردند؛ و بهترین شیوهٔ حکومت را حکومتی می دانستند که عدهای دانش آموخته، ریاضت کشیده، تربیت شده، طرفدار عدالت و دارای فضیلت و تقوا (و بتعبیر احادیث شیعی و اسلامی: تارکاً بهواهٔ مطیعاً برمر مولاه) آن را اداره کنند و چون شمع بسوزند تا عامهٔ مردم در روشنایی زندگی نمایند و از عدالت بهرهمند گردند.

# 45 45

افلاطون أخرين حلقة زنجيرة حكمت اشراق نيست، ولى أخرين پرچمدار أن

هست. بتعبیر راسل: «وی یک فیثاغوری، اورفئوسی بود و از حکمایی مانند هراکلیتوس و پارمیندس و دیگر حکمای اشراقی استفاده نموده بوده <sup>۱</sup>. برخی گفتهاند که وی تعبیر «ایده» را از فیثاغورس گرفته و آن را معادل «اعداد» فیثاغورس میدانسته است. ۲

صدرالمتألهین او را یکی از پنج تن بزرگان یونان و حکیمی موخد معرفی میکند، و چنین میگوید:

و در جاى ديگرى درباره او مىگويد: «غلب عليه أحكام الوحدة و التقدّس و الخلوة مع الله تعالى و الإعراض بالكلّية عن عالم المحسوسات...» ٥

به برخی از محققان معاصر نسبت داده شده است که «افلاطون، اشراقی – باین معنا که الآن ما در فلسفهٔ اشراقی داریم، یعنی فلسفهای که هم استدلالی است و هـم تهذیب نفسی - نبوده است، و شیخ اشراق آن را به افلاطون نسبت داده است...، آولی در جای دیگری از آن، افلاطون را از پیروان فیثاغورس دانسته و حتی معتقد است که

ا تاریخ فلسفه غرب، راسل، ص ۲۲۰ (فارسی).

۲) تاریخ فلسفه، امبل بریه، ص ۱۸۲ (فارسی).

۳) عبارات از ملل و نحل شهرستانی است. (ج ۲، صص ۲۰۱-۲۰۲)

٤) رسالة في الحدوث، ص ١٧٧.

٥) المبدأ و المعاد، ص ٣٢٤.

٦) تفكر فلسفى غرب، شهيد مطهرى، ج ١، صص ٩٠-٩٠.

عقاید اشتراکی(!) خود را از فیثاغورس گرفته، و فلسفه فیثاغورس برای اولین بار بوسیلهٔ افلاطون در یونان منتشر شده است. <sup>۱</sup>

همچنین ادعا شده است که ایران قدیم، بر خلاف ادعای سهروردی، فلسفه نداشته، و شیخ اشراق برای فرار از تهمت فلاسفه، مطالب عرفا را به حکمای قدیم فارس و یونان نسبت میداده است؛ سرانجام همهٔ اینها را کار شعوبیّه دانسته است «که بگویند ایران و ایرانی فرهنگ دیرینه داشته است.» سپس چنین افزوده است که: «در کتابهای قدیمی مثل ملل و نحل گشتم که ببینم افلاطون فلسفهٔ اشراقی داشته... دیدم اصلاً چنین چیزی نیست»!

واقعاً عجیب است که چنین امر روشنی اینگونه مورد انکار قرار گیرد و بدیهی البطلان دیده شود. البته اعتماد به متون مخدوش و ضعیفی مانند تاریخ الحکماء قفطی و حتی ملل و نحل شهرستانی ـ که حکمای بعد از وی بسیاری از مطالب تاریخ فلسفه را از آنجا گرفتهاند ـ بهتر از این ثمر نمی دهد، و بی اطلاعی از کتب و تحقیقات مبسوط اخیر غربی و شرقی دربارهٔ آنان همین اشتباهات را در پی دارد.

یکی از حقایقی که ما در سراسر این کتاب آن را بقدر توان و زمان اندک خود در برابر چشم محققان أوردهایم آن بوده است که حکمت آسمانی و ارمغان و میراث انبیاء همان حکمت معروف به حکمت اشراقی است؛ و دیگر آنکه مهد این حکمت در مشرق و بویژه در ایران زمان ماد و هخامنشی بوده و سپس بوسیلهٔ فیثاغورس و برخی دیگر به غرب رفته، همانگونه که دور نیست بودا و کنفوسیوس در شرق دور نیز (که همزمان فیثاغورس بودهاند با شباهتهایی که با حکمت اشراق دارند) حکمت خود را از ایران گرفته باشند.

....

۱) همان، ص ۸۲

نسبت دادن این حقایق به شعوبیه ـ که خود از ساختههای اعراب نژادپرست و متعصب بوده است ـ نیز اشتباه دیگری است، و باین آسانی نبایستی دستخوش توطئهٔ تحریفگران تاریخ قرار گرفت.

آنچه که در اینجا ناگزیر از ذکر آن میباشیم آن است که با وجود مقامی که افلاطون در فلسفهٔ اشراق و یا در تاریخ فلسفه برای خود دارد و شهرت او بالاتر از شهرت تمام پیشینیان وی میباشد، امّا این حکیم در میان همهٔ این سلسلهٔ زرین حکمت الهی، توانایی حکمای پیشین را (در علم یا در آموزش) نداشته و به همین دلیل بوده است که مکتب اشراق با ظهور ارسطو، شاگرد وی، بظاهر منکوب گردیده است.

همواره سلسلهٔ حکومتها و شاهی پادشاهان در زمان ضعیفترین آنها منقرض می گردد و افلاطون اگر توانایی فیثاغورس و انباذقلس و هراقلیطوس و دیگر اسلاف خود، و حتی سقراط را میداشت در کنار او ارسطویی بوجود نمی آمد و مکتب سست بنیاد مشّائی در برابر بنیاد آسمانی حکمت مشرقی سر بر أسمان نمی افراشت.

اگر چه حکمت اشراق در زمان ارسطو (و اسکندر) بظاهر از میان رفت ولی مانند اتشی که در سنگ و چوب نهان است بجا ماند و گهگاه در لابلای حوادث تاریخی خود را نشان داد و پس از اسلام، با ظهور حکمت قرآنی و ایمانی، دوباره قامت برافراشت. اما ضعف افلاطون و سلطه ارسطو سبب گردید که این مکتب الهی قرنها به زاویهٔ انزوا خزید و بساط آن از یونان ـ که زمانی آشیانهٔ آن بود ـ برچیده شد و قرنها بعد از اسکندریه مصر سر بدر آورد.

ماجرایی که در زمان ارسطو و اسکندر بر سر حکمت اشراقی آمد به پدیدههای سیاسی و اجتماعی دیگری نیز بستگی داشت که در احوال ارسطو به آن اشاره خواهیم کرد، ولی با تمام اینها، انقراض ناگهانی ظاهری آن در برابر فلسفهٔ خشک ارسطویی يكحمد و سنى و شش المظاهر الإلهيّة

نشان از ناتوانی جوهرهٔ علمی یا عملی افلاطون دارد.

\*\*\*

بیشتر شهرت افلاطون در غرب با نوشتههای اوست که فهرست آن در کتب زندگینامه وی آمده است. ترتیب آثار او را بر حسب تاریخ نگارش چنین آوردهاند:

 ۱. محاوراتی که نگارش آنها پیش از مرگ سقراط یا اندکی پس از مرگ او بوده است مانند: پرتاگوراس، دفاعیهٔ سقراط، اقریسطون، اثوفرون، خرمیدس، لاخیس، لوسیس، کتاب اول جمهوری (یا الولایه)، هیپاس بزرگ، هیپاس کوچک، الکبیادس اول.

۲. محاورهٔ گرگیاس که پیش از تأسیس آکادمیاست.

 ۳. منون، منکسنس، اثودموس، جمهوری (از کتاب دوم تا دهم) که همه پس از آکادمیاست.

۴. محاوراتی مانند فیدن، بزم(سمپوزیوم = میهمانی)، فدروس (شرح فلسفهٔ اوست).

۵. کراتولوس، تئِتتوس، پارمنیدس، سوفسطائی، سیاسی، فیلیپوس.

۶. طیماؤس، کریتیاس، نوامیس(یا قوانین) و اپنیمس، که آخرین محاورات وی میاشند. ۱

در انتساب برخی از این رسائل و مقالات به افلاطون بعدها تردید شده است. در هر حال، با آنکه در صورت ظاهر این نوشتهها گزارش مانند یا گفتگوهای جدلی و نیمه فلسفی است، ولی هم سبب باقی ماندن نام و حتی شهرت افلاطون و سقراط گردید، و هم مستند مطمئن آراء فلسفی او (یا استاد وی سقراط) شمرده می شود.

\*\*

أراء معروف افلاطون را بايد به دو بخش حكمت نظرى و حكمت عملي تقسيم

۱) تاریخ فلسفه، امیل بریه، ج ۱، ص ۱۲۹، (فارسی).

مقدَّمة مصحَّع يكحدو سي و هفت

نمود. از بخش اول معروفترین آراء او اعتقاد به مُثُل الهی (یا بتعبیر خود او اینده آ و صورتها) است: همچنین نظریهٔ وی دربارهٔ معرفت و روحانیة الحدوث بودن روح (ینا نفس)، و نیز جهان بینی خاص اوست.

در بخش دوم، نظریهٔ معروف او دربارهٔ «تدبیر حکومت مردم» یا «پولیتیا» (Politia) میباشد که نزد مسلمین به «مدینهٔ فاضله» معروف بوده، و در غرب بغلط به جمهوری (Republic) ترجمه میشود ـ و گفتیم که نه این نظریه و نه آراء دیگر او هیچیک از نوآوریهای افلاطون نیستند، بلکه همه از دیرباز نزد حکمای ایران و منطقهٔ اطراف یونان معروف و مورد پذیرش بودهاند.

در نظر او ۱۰۰ مثال ها، یعنی حقایقی غیر مادی بسیط و ثابت و غیر متغیّر ازلی در جهان وجود دارند، و هر آنچه را که ما ـ که در زمان و جزء زمانیات هستیم ـ در این جهان مادی پیچیده در زمان می بینیم همه سایهها و رقیقههای آن حقایق می باشند، و اصل و حقیقت اشیاء همان صور و مثل (جمع مثال) آسمانی است. افلاطون پدیدهها و رویدادهای این جهان مادی را به سایههایی تشبیه می کند که بر روی دیوار غاری بیفتد و عدهای که در بند گرفتار و رو به دیوار و پشت به بیرون غار می باشند گمان کنند که این تصاویر حقایقند، غافل از آنکه اصل آن سایهها، افراد و اشیائی می باشند که در بیرون غار در حرکت و رفت و آمدند.

برخی بتناسب اختراعات جدید، این رابطه را به فیلم تشبیه مینمایند. فرض شود که افرادی را دور از حقایق بیرون جهان و در داخل اطاقی زندانی کنند و فقط به آنها فیلمی از کوه و دشت و دریا و بیابان و میوه و انسان و حیوان نشان دهند، این افراد هیچگاه در اینکه حقیقت این اشیا و افراد همان است که آنها میبینند، شک نخواهند کرد، و اگر کسی به آنها بگوید که اصل و حقیقت این حوادث در جهان خارج اتفاق

میافتد باور نمیکنند. <sup>۱</sup>

این مطلب بعدها در دست حکمای مسلمان بسیار پخته شد و مورد ردّ یا قبول قرار گرفت. طرفداران فلسفه مشائی آن را نپذیرفتند، و بالعکس حکمای اشراقی آن را زیر بنای جهانبینی خود ساختند و در دورهٔ حکمت متعالیه، بوسیله میرداماد و بخصوص صدرالمتالهین و مکتب بازمانده آنان، به اوج خود رسید.

نظریهٔ دیگر فلسفی که بنام وی مشهور گشته، قِدَم نفس انسانی یا روح است که در اصل ملکوتی است، و سپس به عالم ماده فرود آمده و در جسم انسان قرار میگیرد، و پس از خرابی و مرگ بدن، باز به جا و جهان خود باز میگردد؛ و در صورتی که بسبب آلودگی به گناهان جسمآلوده و ناپاک شده باشد به جهنم (یا تارتاروس) رانده میشود.

براساس همین حقیقت ـ که مثل نورانی الهی اصل هرچیزند و نفوس انسانی از آن جدا می شوند ـ افلاطون می گفت که علم تحصیلی بشر، در واقع، نوعی تذکّر یا یادآوری دانستههای پیشین است؛ زیرا نفس ملکوتی انسان پیش از تعلق به جسم و بدن مادی همه چیز را می دانسته است، اما پس از آمیزش با بدن، آن علوم از او زدوده شده و فراموش گردیده است، و انسان هنگامی که با دانش روبرو می گردد، خاطرهٔ دانستههای قدیم برایش زنده می شود، نه آنکه معلومات جدیدی فرا گرفته باشد.

سقراط ـ در رسالهٔ منون افلاطون ـ از خدمتکار منون، که هیچ هندسه نخوانده است، پرسشهایی از مسائل هندسه میکند و آن خدمتکار تمام آن را به وی پاسخ صحیح میدهد! وی از اینجا نتیجه میگیرد که اساس «معرفت»، رابطهٔ قدیم انسان با عالم مُثُل است و نفس انسان چشمه جوشان معرفت است، بشرط آنکه آن را بکار بینوزن بیاورند.

۱) تفکر فلسفی غرب، شهید مطهری، ج ۱، ص ۸۷

گاهی برخی به همین بهانه افلاطون را نخستین طراح موضوع معرفت ـ یعنی شناخت شناسی ـ دانستهاند. همچنین برخلاف برداشتهای نادرستی که در میان برخی از محققان غربی رواج دارد، مُثُل افلاطون ربطی به زمینهسازی برای حکومت حکیمان، ـ همچون امری جامد و تحرکناپذیر ـ ندارد. یکی از مؤلفان کتب فلسفی در اروپا دربارهٔ این نظریهٔ پر سابقه و قدیمی-که بزعم وی ابتکار افلاطون است ـ میگوید:

بموجب تعلیل ما، نظریهٔ صور یا مثل لااقل سه وظیفهٔ مختلف در فلسفهٔ افلاطون انجام میدهد:

۱\_ تدبیری مهم از نظر روش است ... و معرفتی را ممکن میسازد که قابل اطلاق به چیزهای متغیر جهان است.

٢-كليدكشف رمز نظريه تغيير و انحطاط را بدست ميدهد....

۳ـدر قلمرو اجتماعی ... ساخت ابزارهایی را برای متوقف کـردن دتغییر اجتماعی، امکانپذیر میکند،زیرا خواستار طراحی «بهترین دولت، است، و این دولت بقدری به مثال یا صورت دولت شبیه است که مـمکن نیست راه انعطاط و تباهی بییماید.\

این دسته از اساتید فلسفه هماهنگ با سیاستهای حاکم روز برای آنکه ادعا و در واقع تهمت و افترای خود را به سقراط و افلاطون، پیامبر مآبانه بر کرسی بنشانند و نظریهٔ ترجیح حکومت فرزانگان بر دو شکل حکومت (استبدادی فردی و استبدادی طبقهای و حزبی متکی به رأی مردم) را ـ که نخستین بار افلاطون آن را از گفتار به نوشتار و مقاله درآورد ـ به نظریههای دیگر فلسفی وی ـ که مربوط به جهان شناخت و خداشناخت بوده است ـ مرتبط سازند، حاضرند همه گونه توجیه و تفسیر و تأویل

۱) جامعه باز و دشمنانش، کارل پویر، ج ۱، ص ۱۳ (فارسی).

يكصدو چهل المظاهر الإلهيّة

بنمایند. ما در همین جا (که نوبت به نظریههای او در حکمت عملی می رسد) به توضیح نظریهٔ افلاطون دربارهٔ حکومت خواهیم پر داخت.

در ادوار گذشته همواره در عمل یکی از سه گونه حکومت وجود داشته است:

ا ـ یا شخصی بزور شمشیر و قتل و شکنجه یا بوراثت، حکومت را بچنگ آورده و همچو مالکی که با اموال و احشام خود رفتار میکند با مردم رفتار کرده و جان و مال آنان را متعلق بخود دانسته و کشور و جامعه را برأی و میل و ارادهٔ فردی اداره میکرده است.

۲-یا آنکه بسبب تقسیم قدرت میان اشراف و خاندانهای حاکم ـ مانند شاهزادگان و فرمانروایان و رؤسای قبایل ـ حکومت بوسیلهٔ گروهی خاص اداره میشده و کشور را باکثریت آراء و اراده گروه حاکم اداره مینموده است.

۳- یا در رأس حکومت مردی روحانی و معنوی همچون پیامبران یا اصحاب آنان بوده است و جامعه و کشور را برابر خواست الهی و قانون آسمانی اداره میکرده است.

در اینجا دو نکته وجود دارد: اوّل آنکه شکل اول و سوم حکومت از آن جهت که در رأس حکومت فقط یک نفر است بهم شباهت دارند، و ازآن جهت که مردم از پذیرش چارچوب اصلی قانون ناگزیر میباشند نیز میان آن دو شباهت هست. ولی فرق مهم این دو، یکی در نتیجه و هدف است، زیرا که در شکل حکومت فردی بشری و شاهی، هدف، حفظ قدرت و حاکمیت شاه و یا مانند آن، و تأمین مصلحت ویژه و خصوصی آنان است، و برای سعادت مردم و رفاه و برخورداری آنان از لذّات جهان و کسب کمالات معنوی و تأمین سعادت اخروی، کاری انجام نمی شود؛ امّا در حکومت آسمانی، حاکم یک خدمتگزار و ابزاری برای خدمت به مردم، و هدف از ریاست، تأمین رفاه و سعادت عامه خدمتگزار و ابزاری برای خدمت به مردم، و هدف از ریاست، تأمین رفاه و سعادت عامه

مردم و- باصطلاح رایج ـ تأمین «عدالت» و ترویج «فضیلت» و تربیت برای «حسن عاقبت» است و حاکم الهی نفعی شخصی در حکومت ندارد. تفاوت میان این دو نظام حکومتی فردی از زمین تا آسمان است.

دوم آنکه همواره آنچه را که بنام «دموکراسی» نامیدهاند، و آن را حکومت مردم بر مردم میشمرند، و حتی رأی و ارادهٔ خود مردم را در گزینش و انتخاب بچشم دیدهاند درواقع همان حکومت «اقلیت خاص» یا «الیگارشی» پنهان بوده، چه آن اقلیت از خاندانها و تبارهای اشرافی باشند ـ که به آن اریستوکراسی میگفتند ـ و چه اقلیت حاکم از طبقه «فرودست» بوده و بعد از رسیدن به قدرت نسبی «فرادست» شده و از نخبگان و زبدگان سیاسی و اجتماع گردیده باشد.

در زمان افلاطون و سقراط، در آتن دو گونه حکومت همواره با هم معارضه داشتند و جای خود را به دیگری میدادند، گاهی یک حاکم مستبد یا جبّار ـیا بیونانی: تورانی (Tyrani) ـبر آن حکومت میکرد، و گاهی قومی از اشراف. تنها در زمان پریکلس ـکه حاکمی حکیم و دست پروردهٔ حکما بود ـ نوع حکومت پیامبرانه و حکیمانه روی کار آمد که مانند همهٔ این گونه حکومتها با وجود حفظ اصول اجباری اخلاقی، به رأی واراده و انتخاب مردم نیز اهیمیت بسیاری میداد، و جامعهای باز و انسانی را بنمایش میگذاشت.

امّا آنچه که در هیچیک از آن دو نخستین بدست مردم نمی آمد، رفاه عمومی و فراهم سازی یک جامعه سالم بود؛ و همانگونه که افلاطون در مدینهٔ فاضله (یا جمهوری) خود می گفت، هدف او و سقراط و حکمت، تمهید یک جامعهٔ سالم بود که هدف کوتاه مدت آن تأمین رفاه عامهٔ مردم، و هدف درازمدت آن خوشبختی اخروی و آنجهانی آنان باشد، و این با حکومت حکیمان میسر بود ـ همچنانکه در دوران کوتاه

حکومت پریکلس تجربه شده بود و سقراط و افلاطون نه از استبداد، که از حکومت قانون فطرت و حکمت و عقل (و در نتیجه حکومتی براساس عدالت و فضیلت و احترام به رأی مردم) سخن میگفتند و از آن دفاع میکردند، و برخلاف تهمتی که به آنان زدهاند هرگز با آزادی واقعی مردم مخالف نبودند و بقول اسپینوزا:

عاقلانه ترین حکومت، آزاد ترین حکومت نیز هست، زیرا زندگی آزاد عبارت است از زندگی با رضایت تمام، تحت رهبری کامل». ۱

و آنها حکومت فرزانگان و عاقلان را برای مردم بهترین حکومتها میدانستند که حکومت عقل بود نه حکومت احساسات زودگذر عوامانهٔ مردم.

این تعبیری نارساست که دربارهٔ افلاطون و همفکران او میگویند که «تیمام فلسفهٔ سیاسی افلاطون در اطراف و ستایش «سلطهٔ مطلق» حاکم حکیم و عاقل است، و نظام برتر حکومتی در نظر افلاطون حکومتی استبدادی است». ۲

این اشتباه از سوء فهم کلمهٔ «استبداد» بر میخیزد، زیرا استبدادی زیبانبار و باطل است که از احساسات و عواطف و امیال و منافع شخص یا اشخاصی برخاسته باشد؛ و گرنه استبداد بمعنای محکومت خشک قانون، را ـ که نوعی استبداد است ـ کسی محکوم نمی کند، یا حکومت وحی و شرع را که مردم بمیل و رضای خود آن را بگردن میگیرند و از آن ـ گاهی کورکورانه ـ اطاعت می کنند، نمی توان ناپسند دانست.

در واقع این استبداد مانند استبداد وحکومت مطلقهٔ پزشک و پرستار در حوزهٔ کار درمان بیماران یا پرستاری و تیمار آنهاست؛ و میدانیم که وجود نوعی استبداد در

۱) اسپینوزاه کاپلستون، ص ۱۰۰ (انتشارات حکمت): «اسپینوزا در رسالهٔ سیاست از سه شکل کلی حکومت. یعنی حکومت پادشاهی، حکومت اشراف و حکومت مردم بحت میکند...بهتر آن است که به این اصل کلی او ببردازیم که، کشوری قویترین و مستقلترین است که مبتنی بر عقل بوده و از آن راهنمایی جویده، ۲) تاریخ الفلسفة الیونانیة، محمد مرحبا، ص ۲۵.

مقدُمهٔ ممحَع یکصد و چهل ر سه

چنین حوزههایی ـ که نمی توان درمان و بهبود را به امیال زودگذر افراد حواله کرد ـ از حکومت قانون و بسود مردم است، و بسا نبود این گونه استبداد، خود ستمی بزرگ به مردم باشد.

همچنین است برداشتن حکومت مطلقه عقل و ترجیح عواطف زودگذر مردم، که در بیشتر احوال ـ اگر نگوییم در تمام آن ـ بزیان خود مردم است، و سرانجام بظلم افراد قویتر به ضعیفتر، یا بتسلط جابری قوی و مستبد و خودخواه، یا حکومت گروهی فریبکار و افسونگر، و یا هرج و مرج و نابسامانی می انجامد.

انهمه که برخی از مؤلفان از دموکراسی در آتن سخن میگویند تمام آن به حکومتی برمیگردد که بدست مجلس مشورت آنجا و بوسیلهٔ گروهی اداره میشد و پا جای پای اشراف گذاشته بودند؛ و اگر چه با قرعه و رأی مردم ساده و خوشباور انتخاب میشدند، ولی حافظ منافع گروهی خود بودند. بقول یکی از مورّخان معاصر:

بیک معنا، اصلاً دموکراسی وجود نداشت، زیـرا از (٤٠٠،٠٠٠) مـردم آتـن (۲۰۰،۰۰۰) نفر برده بودند و از حقوق سیاسی محروم، و از میان (۱۵۰،۰۰۰) مردم آزاد فقط عده کمی در مجمع عمومی (Ecclesia) حاضر میشدند که در آن از سیاست دولت بحث میشد. هرگز این دموکراسی برپایهٔ مساوات نبود. مجمع عمومی، قدرت عالیه بود و اعضای آن بیش از هزار تن بودند و (با قرعه) او بتر تیب حروف الفباء انتخاب میشدند.

کسانی که آگاهانه یا ناآگاهانه آب به آسیای احزاب حاکم بر سرنوشت مردم غرب میریزند، <sup>۲</sup> و آنچه را که امروز بنام دموکراسی معروف شده (و بحکومت مردم تفسیر

۱) سقراط همواره حکومت بر اساس قرعه را مسخره میکرد.

٢) تاريخ فلسفه، ويل دورانت، ص ٧.

۳) جامعهٔ باز و دشمنانش، کارل پوبر.

میکنند) ـ و در واقع نوعی استبداد اشرافی (الیگارشی و اریستوکراسی) است ـ «جامعهٔ باز» مینامند؛ به طرفداران حکومتی که براساس منطق بشری یا وحی آسمانی بنا شده باشد «دشمنان جامعهٔ باز» نام میدهند، باید یکبار دیگر به تاریخ آتن باز گردند تا متوجه شوند که «جامعهٔ باز» در آتن فقط در دوران «پریکلس»ها دیده شده است، نه پیش و نه پس از آن؛ و در آن دوران حکومت عقل و حکمت بود که آزادی بیان و عقیدهٔ سیاسی و رمحی و و حکمت بود که آزادی بیان و عقیدهٔ سیاسی و تشکیل مجلسی از نمایندگان مردم و با رأی آزاد مردم بوجود آورد و ابراز عقاید سیاسی را ازاد گذاشت، همه در سایهٔ حکمت و فرزانگی پریکلس ـ و بعبارت واضحتر: از برکات اصل «حکومت حکیمان» یا انحصار حکومت به حکیمان بود که افلاطون و همهٔ حکما همان را میخواستند و این متفکر و متفلسف، آن را استبداد مینامد و طرفداران آن را همنان جامعهاز میخواند. ا

انحصار حکومت به طبقه یا صنف خاص همیشه نشانهٔ استبداد نیست، بقول یکی از دانشمندان انگلیسی

اگر ما تیم فوتبال کشور را از بهترین فوتبالیستها تشکیل دهیم هیچکس این کار را خلاف عدالت نخواند شناخت، گو اینکه افراد تیم بدین وسیله برتری خاصی نسبت به سایرین بدست میآورند. امّا اگـر بـازی فـوتبال باندازهٔ حکومت آتن دموکراتیک بود میبایست افراد تیم از روی قـرعه! انتخاب شوند....

کسانی مانند پوپر، نه با افلاطون، که در واقع با تمام حکما و بخصوص با حکمت

۱) همان، ج ۱

۲) تاریخ فلسفهٔ غرب، برتراند راسل، ص ۲۳۸.

اشراقی در افتادهاند و از آنها و از حکومت فرزانگان برنج اندرند، و حکومت اریستوکراتها و الیگارتهای زنباره خونخوارهٔ هواپرست فریبکار و دغلباز را که نام مدرن آن را جامعهٔ باز و دموکراسی میگذارد ـ ترجیح می دهند.

#### ارسطو

طبایع سرزمینها و اقلیمها و اقوام و تیرهها نیز مانند انسانها، اختلاف و گونههای بسیار دارند، و گاه میان دو اقلیم یا دو ملت فرقها و اختلافهای شگفتانگیز دیده میشود، از اینرو پدیدههای شگفتآور هم می أفریند و گاه جریان را تاریخ دگرگونه میسازد.

دیدیم که حکمت و علوم دیگر در مشرق چگونه مانند رودی آرام در بستری هموار، قرنها براه خود می رفت؛ امّا ـ همانگونه که گاه رودی آرام در بستر پرسنگلاخ به سیلوارهای بدل میگردد، یا در پرتگاهها، آبشارهای پر سروصدا میسازد ـ سیر آرام حکمت دیرینه مشرقی، هنگامی که به سواحل و جزایر شرقی مدیترانه و روشنتر بگوییم: به شبه جزیرهٔ یونان رسید کانونی برای غوغا سازی و حادثه آفرینی گردید. از آن حکمت خاموش، حکیم نمایانی مانند سوفسطائیان برپا خاستند که نه فقط حکیمانه زندگی و عمل نمی کردند، بلکه حتی خود حکمت را نیز تباه میساختند و آن

یکی از پدیدههای این سرزمین که در دامن حکمت مشرقی پرورش یافته بود، ولی سرانجام همچون سنگی در برابر رودبار حکمت ایستاد و مسیر آن را عوض کرد، ارسطوست که در میان آنهمه حکیمان ناکام آن سرزمین، باید او را خوشبخترین و کامرواترین حکیمان دورانها شناخت؛ زیرا بیاری بخت خویش، سلطانی همانند اسکندر

را یافت که نه فقط او را در میان اقران به برتری رساند، بلکه حتی او را بغلط در تاریخ ساخته و پرداختهٔ خود، یکی از بزرگترین فلاسفهٔ دوران معرفی نمود و بیش از دو هزار سال او را به صدر مصطبهٔ حکمت و علوم نشانید.

در تاریخ فلسفه و علوم، ارسطوطالیس یا ارسطو یک نقطه پردرخشش و یک محور است و با وجود آنکه صدها و هزاران کتاب دربارهٔ وی نوشته شده باز می توان ادعا کرد که ارسطوی حقیقی هنوز پنهان مانده و کسی هنوز جرأت آن را نکرده است که او را با چهره حقیقی و با تمام عناصر و ارکان شخصیتش معرفی نماید. ۱

وی فرزند پزشکی بنام نیکوماخوس اهل مقدونیه بود که در حدود سال ۳۸۴ ق.مدر شهر «ستاگیرا» (پنجاه فرسخی آتن) بدنیا آمد. بعضی تولد او را سال اول پادشاهی اردشیر دانستهاند.<sup>۲</sup> در کودکی، پدر و سپس مادر را از دست داد و یتیم شد.

از بررسی گذشتهٔ زندگی او می توان دانست که دوران کودکی و نوجوانی خوب و خوشی نداشته است. شخصی بنام پروکسن قیمومت او را بر عهده گرفته، و اثر دشواریهای این دوران در روان ارسطوی نوجوان تا آخر زندگی وی بصورت تکروی و ناسازگاری از یک طرف، و قساوتی پنهانی از طرف دیگر دیده می شود.

ارسطو هفده ساله بود که شهر و دیار خود را رها کرد و (در حدود سال ۳۶۶ ق.م) شهرت مدرسهٔ حکمت افلاطون در آتن او را به آکادمی کشانید و در محضر افلاطون، که

۱) بیشتر مورخان غربی با نوعی رودربایستی به شرح زندگی ارسطو میپردازند و مانند کسی هستند که دربارهٔ سوابق نبای خود چیزی نوشته باشد، از اینرو ندانسته سیئات او را نیز به حسنات بدل می سازند. مسلمین نیز با ساده دلی تمام نوشتههای مورخان قدیم یونانی را بحسن قبول پذیرفتند و همواره تصور میکردند که ارسطو همان افلوطین نویسندهٔ تأسوعات و تعولوجها است و بهمین سبب به وی بجشم یک عارف و حکیم اشراقی بزرگ می نگریستند؛ و تاکنون تاریخی حقیقی و نحلیلی دربارهٔ ارسطو نوشته نشده

۲) الملل و النحل، شهرستاني، ج ۲، ص ۳٦٢.

مقدَّمة مصحَّح يكصدو چهل و هفت

دوران پیری خود را أغاز کرده بود به فرا گرفتن علوم و فلسفه پرداخت.

از قراین چنین بر می آید که افلاطون بدلایل اجتماعی زمان و شهر خود نتوانسته بود مدرسهٔ خود را همچون مدارس فیثاغورسیان یا حتی سقراط و حکمای پیشین، دور از چشمان کاوشگر عامهٔ مردم، جای امنی برای تربیت روحی و روانی و باشگاهی پوشیده برای انجام ریاضتهای بدنی و روحی و آداب خودسازی و باصطلاح: تهذیب نفس نوجوانان بسازد، بلکه آکادمی او مانند یک مدرسهٔ باز و یکی از دانشگاهها و حزوهای کنونی دارای مَدّرس و کتابخانه و حتی موزه بوده است.

افلاطون آن زمان، پیری آزموده و جهاندیده بود که از سفر صقلیه خود بازگشته و شاید بیش از نظریات علمی و فلسفی، نگران فلسفهٔ سیاسی زمان حکومت و نابسامانی حکومتها و سلطه نهایی اشرار بر اخیار بود که تازه در حکومت دوست جوان خود ـ جبّار صقلیه ـ دیده بود.

از اینرو بعید نیست که همین اهمیت موضوع در نظر افلاطون، سبب گردیده باشد که از حجم دروس عملی و نظری حکمت محض و الهیات مبتنی بر کشف و شهود کاسته و بر پیگیری مباحث نظری حکومت و سیاست، در کنار هندسه و ریاضیات و پزشکی و نجوم، افزوده شده باشد و تربیت حکیمان اشراقی بشیوهٔ گذشتگان را برای افراد و شاگردانی مستعد و آمادهٔ ریاضتهای جسمانی و روحانی نگدداشته باشد؛ و منطقی به نظر میرسد که ارسطو را جزء این دسته اخیر ندانیم، بلکه او را در صف همان دانشجویان صف نخستین ـ یعنی درسهای عمومی و آشکار افلاطون ـ بشماریم که برخی قراین تاریخی نیز مؤید این نظر است.

دربارهٔ ارسطو نوشتهاند که چون پدرش پزشک و طبیعیدان بود، و ارسطو در

محیط پزشکی تربیت یافته بود، طبع او بیشتر به علوم طبیعی و مادی گرایش داشته ا و این خصلت حتی در الهیات او نیز جلوه گر بوده است. ما در بخش بررسی مکتب و آراء او به این نکته خواهیم پرداخت.

همچنین دربارهٔ دوران جوانی او آوردهاند که به خرید و نگهداری کتاب و خواندن آن علاقه بسیار از خودنشان میداده، و چون طبعاً مسرف و بدون عقل معاش بوده در خرید و گردآوری کتاب نیز همین شیوهٔ اسراف و زیادهروی را داشته است.

ارسطو در بیست سال آخر عمر افلاطون، شاگردی او را میکرده، ولی دربارهٔ روابط او با استاد دو سخن و دو گونه نقل شده است: در برخی آثار و تاریخ زندگی وی آمده است که افلاطون او را «عقل» نام داده بود، و حتی گفتهاند تا ارسطو در محضر درس وی حاضر نمیشد لب بسخن نمیگشوده و درس نمیگفته است. و نیز گفتهاند که ارسطو ـ شاید بسبب حافظهٔ برتر خود ـ درس استاد را برای شاگردان بازگویی و به اصطلاح امروزی حوزههای علمیه «تقریر» ـ میکرده است؛ و این میتواند نوعی مزیت بشمار آید. و برخی گفتهاند که وی مسئول تدریس درس خطابه (با ریطوریقا) (Rhetorique) بوده است. ۳

امّا در مقابل، در منابع غربی اشاراتی به ناسازگاری او با افلاطون و افلاطونیان دیده میشود. «میگویند ارسطو از غیبت افلاطون برای بسط نفوذ خود در آکادمی استفاده میکرده ... و افلاطون او را به ناسپاسی متهم ساخته و به کرّه اسبی تشبیه کرده است که به مادر خود لگد میزند».

۱) تاریخ فلسفه، ویل دورانت، ص ۶۹، (فارسی).

٢) ارسطو، زان برن،ص٥٠ و نيز رسالة في الحدوث، ملاصدرا، ص ١٥٥ (خاتمةالرسالة).

۲) ا<mark>رسطو،</mark> زان برن

٤) متفكران يوناني، گميرتس، ج ٢. ص ١٢٣٩.

در صورتی که این سخنان درست باشد و ارسطو ـ شاید بسبب ویژگیهای نژادی، 
یا عقدههای کودکی و نوجوانی، و یا طبع بیعلاقهٔ خود به حکمت، بویژه حکمت مشرقی 
- نسبت به افلاطون و دوستان او ـ همچون اسپئوسیپ ( خواهرزادهٔ افلاطون که با 
وجود ارسطو، او را در آکادمی جانشین خود کرده بود) ـ مهر و وفاداری نداشته است؛ 
شاید سخنانی را که مدح ارسطو در آن نقل شده بتوان نتیجهٔ تبلیغات گسترده دولتی و 
حکومتی زمان اسکندر از ارسطو بحساب آورد، اگرچه میتواند هر دو جنبه درست 
باشد و مثبت و منفی بجای خود و هریک در موقعیتی جداگانه واقع شده باشند.

طبق روایت دیگری، ارسطو با استاد خود بمخالفت برخاست و آکادمی را به همین سبب ترک کرد. در مواجهه با ایسوکرات (Isocrate) در مباحثهٔ جدای وضع مخالفی به خود گرفته بود. ۱

بررسی تاریخی ریشههای درونی و اجتماعی مخالفت ارسطو با استاد خود، برای تحقیق علل جدا شدن وی از مکتب پرسابقهٔ اشراقی و بنیانگذاری مکتبی که نه فقط با فلسفهٔ افلاطون و تمام حکمای آنجا، بلکه با تمام حکمت دیرینهٔ مشرقی مخالف و در ستیز بود، مفید خواهد بود مخصوصاً اگر آن را با جهانگشاییهای اسکندر و شرق ستیزیهای ویرانگرش مربوط بدانیم.

قدر مسلّم آن است که افلاطون ادارهٔ مدرسهٔ معروف خود را ـکه پایگاهی برای نشر فرهنگ و حکمت و مقابله با سفسطه و سوفسطائیان بود و آن را بسیار گرامی میداشت ـ به ارسطو، یعنی همان که گفته میشود عقل مجسم و محبوب استاد بوده، نداد، بلکه به خواهرزاده خود ـکه شایستگی او را همه پذیرا بودند ـ واگذاشت؛ و این نه فقط سبب قهر و گریز و ستیز ارسطو گردید، بلکه نشانهای از بیاعتمادی افلاطون به او

۱**) ارسطو،** ژان برن

نیز هست که نمی دانیم آن بی اعتمادی به دانش و مایهٔ او در فلسفه و علوم بوده است، یا به صفا و تهدیب باطن، که در آن مدرسه شرط نخستین رهبری و ارشاد و تعلیم بوده، و یا به خط مشی او، و یا مسائلی دیگر.

بعضی دوران شاگردی ارسطو را فقط ۸ سال گفتهاند، <sup>۱</sup>که در این صورت میتوان دست نیافتن ارسطو را به عمق حکمت مشرقی افلاطون و سقراط بهتر توجیه کرد.

در هر صورت، ارسطو پس از مرگ افلاطون از آتن بیرون آمد و با همراهی دوست خود کزنوکرات (Xenocrate) نخست به شهر ترواده و آسوس رفت و در آنجا با هرمیاس (Hermias) ـ معلم سابق آکادمی که حاکم آسوس شده بود<sup>۲</sup> ـ آشنا و نزدیک شد و گویا در آنجا مدرسهای بطرز آکادمی برای آموزش فلسفه و علوم برپا بوده که ارسطو مدتی ـ نزدیک به سه سال ـ در آنجا به آموزش پرداخته و برخی نوشتههای قدیم او از آنجا بوده است؛ و نیز در سواحل آنجا تجربههایی بسیار در شناسایی جانوران آبی بچنگ آورده است.

امّا هرمیاس بوسیلهٔ مردم دستگیر و بجرم جاسوسی و مزدوری پادشاه ایران (اردشیر سوم) و خیانت به وطن کشته شد. ارسطو با خواهرزاده هرمیاس زناشویی نموده و از آنجا بیرون آمده و به شهری بنام می تیلنا رفته است.

در سال ۳۴۳ ق.م پادشاه مقدونیه بنام فیلیپوس (فیلیپ) و پدر اسکندر از ارسطو خواست که بنزد وی برود و فرزند سیزده ساله او را برای حکومت تربیت کند. وی چهل و یکساله بود که به مقدونیه رفت و تا عزیمت اسکندر به اسیا در انجا ماند. فیلیپ حاکمی قدرتطلب بود و آرزوی جهانگشائی بشیوهٔ شاهان ایرانی را داشت. از اینرو از

تاریخ فلسفه، ویل دورانت، ص ۶۹.

۲) ارسطو، زان برن، ص ٦.

۳) همان

مقذمه مصخع یکصد و پنجاه ریک

جنگ و جدائی دولتشهرهای یونان و ضعف آنان بهره گرفت و به گشودن و تصرف یک آیها پرداخت و آتن رانیز گرفت و گویا ارسطو در این باره نقش مشاورت فیلیپ را داشته و او را در پیروزی بر آتن یاری نموده بوده است و همین سبب گردید که بلافاصله پس از مرگ اسکندر و زوال دولت مستعجل او، مردم آتن ارسطو را بجرم خیانت به آنان از شهر بیرون کنند.

مورخان دربارهٔ اسکندر نوشتهاند که بیماری صرع داشته و دانهالخمر و شرور و وحشی و پرخاشگر و متجاوز بوده و به اسبان سرکش علاقه میورزیده است. طول شاگردی اسکندر نزد ارسطو دو سال گفتهاند. در کنار اسکندر شاگرد دیگری نیز بود. وی کالیس تئس (Kallisthenos) خواهرزادهٔ ارسطو بود که دوست و یاور اسکندر گردید و در جنگ با ایران او را همراهی کرد و در همین راه جان خود را از دست داد.

ارسطو در حدود سال ۳۳۵ ق.م به آتن بازگشت و برقابت با آکادمی ـکه او را نمیپذیرفت ـ جایی را بنام لوکیون (Lyceun) مدرسه ساخت. ۲ گویا «در ایس محرسه رشتههای متعدد و گوناگون تدریس میشده و نوشتههای درسی که از ارسطو به مارسیده آثاری از این درسهاست ۲۰

همانگونه که با تاجگذاری اسکندر فعالیت استادی ارسطو در آتن آغاز شده بود با مرگ او این فعالیت به پایان رسید. همهٔ حسدها و بدخواهیها و کینهها که ارسطو تا آن زمان در آتن برانگیخته بود با مرگ حامیش بنحو انفجار آمیزی آشکار گردید و اوضاع و احوالی خاص سبب شد که

۱) تاریخ فلسفه، ویل دورانت، ص ۵۱.

۲) در زبان فرانسه آن را طیسه میخوانند. و کلمهٔ لیسانس از آن مشتق شده و غربیان آگاهانه یا ناآگاهانه خود را وارث و فرزند آن میدانند.

۳) متفکران یونانی، گمپرنس، ص ۱۲٤۳.

كصدو ينجاه و دو المظاهر الإلهيّة

این انفجار بسیار خطرناک باشد...<sup>۱</sup>

ما قضاوت خود را در این باره بعدها در جای خود بررسی خواهیم کرد.

با وجود حمایت بیدریغی که اسکندر و فرماندارانش در یونان از ارسطو و مدرسه او میکردند و تیمام هزینههای مدرسه و خود ارسطو و وضع اشرافی او را اداره مینمودند، امّا آکادمی افلاطون که ریاست آن را در آن هنگام کسنوکراتس همشاگردی قدیمی ارسطو داشت وجهه و شکوه خود را حفظ کرده بود. و همچنانکه خواهیم دید با وجود حملهٔ سیلگون مکتب مشائی به افلاطون و مکتب اشراق، این مکتب پس از ارسطو و افلاطون همچنان در منطقهٔ مدیترانه تا اسکندریه مصر برجای ماند و چراغی را که ایزد برافروخته بود خاموش نشد.

گفتهاند که مدرسهٔ لوکیون با پولی که اسکندر در اختیار آنها گذاشته بود، مرکزی سرشار از کتابهای کمیاب از سراسر جهان و نمونههای گوناگون جانوران و گیاهان نادر شده بود. مورخان نوشتهاند که:

اسکندر یکهزار نفر را در اختیار ارسطو قرار داده بود که در یونان و آسیا پراکنده بودند و برای او نمونههای نباتی و حیوانی میآوردند، و ۸۰۰ تالان (معادل ۴ میلیون دلار) به ارسطو میداد تا وسایل کار را فراهم کند. ۲

طبیعی است که با آنهمه حمایت دولتی از آن مدرسه، مؤسس آن بایستی دارای شکوه و جلوهٔ ظاهری بسیاری باشد. از شیوهٔ درس آموزی آنجا اطلاعی زیاد نـداریـم. استاد در فضای باز آنجا میخرامیده و در میان راه رفـتن او، شـاگـردان بگـرد اسـتاد

۱) همان

تاریخ فلسفه، ویل دورانت، ص ۵۳.

در آتن مرسوم بوده ـ مکتب ارسطو و شاگردانش را مشائین (Peripateticien) نامیدهاند.

ارسطو مدت سیزده سال در این مدرسه بتحقیق و تألیف و تدریس پرداخت، امّا

برخلاف مدرسهٔ افلاطون نتوانست شاگردانی بزرگ که بتوانند مکتب او را نگه دارند و یا

در تاریخ جایگاه مهمی بدست آورند تربیت کند. شاید بتوان ـ بتعبیر فلسفی که خود

وی بکار می برد، و حرکت را به دو دستهٔ طبیعی و قسری تقسیم می نمود ـ لوکیون یا

مدرسهٔ ارسطو ـ که در برابر حرکت تمام فلاسفهٔ گذشته ساخته بود ـ و برخلاف مدرسهٔ

افلاطون که سیر عادی و حرکت طبیعی داشت، حرکتش قسری و غیر طبیعی و قوامش

بزور سیاست مقدونیان، و حمایت اسکندر، و واکنشهای شخصی خود وی دربارهٔ استاد

(افلاطون) بود. از اینرو بحکم «القسر لایدوم» اندکی پس از مرگ ارسطو، مکتب او

منزوی گردید و رونقی نیافت، و اگر نبود دفاع فلاسفهٔ مسلمان بویژه دو حکیم بزرگ

ایرانی (فارابی و ابن سینا) شاید کالبد مرده آن همچنان بیجان میماند.

می بودهاند و پرسش علمی می نمودهاند؛ از اینرو . با آنکه این شیوه دست کم از پیش هم

سرنوشت ارسطو و مدرسهٔ لوکیون با زندگی اسکندر بهم در آمیخته و بسته بود، زیرا بلافاصله پس از مرگ آن جهانسوز و دشمن بزرگ تمدنهای باستانی، بویژه ایران و شاهان آن، این دو نیز دوامی چندان نیاوردند.

ارسطو سال ۳۳۳ ق.م - یعنی زمان مرگ اسکندر - با بیحرمتی از آتن اخراج شد. آتنیها و از جمله خطیب نامور آتنی یعنی دموستنوس (Demostenus) او را از آتن راندند و میخواستند او را بجرم خیانت به آتن محاکمه و اعدام کنند. ارسطو که خاطره اعدام سقراط را بخاطر داشت، از آنجا گریخت (یا اگر بخواهیم مانند برخی از مورخان اروپایی که رعایت احترام او را کرده و نوشتهاند که از آنجا خود بیرون رفت، بگوییم از آتن به بیرون خرامید).

مدتی در جزیرهٔ ائوبیا - وطن مادری خود ـ ماند تا در سال ۳۲۲ ق.م در سن ۶۳ سالگی بدرود حیات گفت. اگرچه شاگردانش کوشش به حفظ مکتب مشائی او و مدرسهٔ لوکیون داشتند، مکتب او نیز دوامی نیاورد و در لابلای کتب خود او و برخی پیروانش ماند تا آنکه نزدیک به ده قرن بعد مسلمانان آن را دوباره زنده کردند و رونقی بخشیدند تا بحدی که شاید اگر خود او زنده میشد آن را نمیشناخت.

# مكتب و آثار ارسطو

چون مکتب ارسطو - برخلاف افلاطون که دارای ثبات و بگونهٔ میراث گرانبهای گذشتگان بوده - ثبات نداشته و مراحلی را پشت سر گذاشته، آثار او نیز یکدست و یکنواخت نبوده و گویا تغییرهایی داشته است. به وی نوشتههای فراوانی نسبت داده شده که حتی نام بسیاری از آنها نیز معلوم نیست. برخی را عقیده بر آن است که بیشتر نوشتهٔ او همان تقریرات درسهای او در لوکیون و حتی آکادمی افلاطون است، یا مطالبی است که بصورت یادداشتهای خصوصی برای خودش فراهم آورده است.

بنظر ما، کتب و آثار ارسطو دو دسته است:

اول، آثار و نوشتهها او پیش از حملهٔ اسکندر به مصر و بابل و ایران.

دوم، آثار او پس از حمله و پیروزی و دست یافتن به کتب و منابع حکمت و علوم مشرقی.

بنظر می رسد که عمدهٔ آثار ارسطو که باقی مانده یا تمام آنها، رسالههایی است که وی پس از دست یافتن به کتب علمی ایران و مشرق زمین و مصر نوشته و مبانی قطعی و نهائی اوست که بدست آورده و به ما رسیده است. می دانیم که ارسطو مانند استاد خود افلاطون و برخی دیگر نتوانست به سفرهای دوردست بپردازد و به بابل و

ایران و هند و حتی مصر و صقلیه برود.

از اینرو ـ چه بگوییم که اسکند بر اثر تعالیم و مطالب شوق انگیزی که ارسطو در نوجوانی دربارهٔ ایران و شکوه و ثروت و حکمت او آموخته و شاید او را دانسته به جهانگیری تشویق کرده بود، آنگونه با عزمی جزم و بدون تردید به سوی ایران و مستعمرات آن حمله برد، و در طالع خود پیروزی دیده بود؛ و چه آنکه کارهای سیاسی و نظامی اسکندر جوان را از ابتکار و اندیشهٔ خود وی بدانیم که از پدر به ارث برده بود، این حقیقت مسلم است که گویی اسکندر وعده کرده بود کتب تاراج شده خزاین سلاطین و بخصوص آثار گرانبهای معابد ایرانیان را (هر آنچه که بکار ارسطو میآمد) بوسیلهٔ خواهرزاده او ـ که همراه و در رکاب اسکندر بود ـ به یونان بفرستد، و هر آنچه را که بکار نمیآمد بسوزاند؛ و این خواهرزاده، همان کلیستنوس همشاگرد و یار اسکندر است که پیش از این از او سخن گفته شد.

از اینرو، در تاریخ میخوانیم که اسکندر کتب گرانبهای کتابخانههای دربار یا مفان ایران و معابد آنها را یکجا جمع کرد و سوزاند<sup>ا</sup>؛ و در جای دیگر میبینیم که در دنبال هر پیروزی که اسکندر بدست میآورد، کلیستنوس، روی به آتن میآورد و کتابهایی برای دائی خود میبرد<sup>۲</sup>.

۱) غزو الإسكندر لفارس و قتل ملكها دارا و بعد استيلاته على مدنها و هدم علومها و نسخ ما كان من كتبها في الخزائن و الدواوين بمدينة اصطخر، ثم ترجمتها إلى الروميّة و القبطية بعد إحراق نسخها الفارسية. و يقال إنّ أشهر كتاب تم هرقه فيها اسمه الكشتجه و إنّ فيه الكثير من علوم الطبّ و النجوم و الطبايع. ثمّ إنّ الإسكندر بعث بتلك النسخ و الكتب العلمية إلى مصر فلم يسلم منها سوى العدد القليل...» (تاريخ التنجيم عند العرب. يحيى شامى)؛ و نيز در دينكرت و بندهشن و ارداى ويرافنامه أمده كه اسكندر، أوستا را بسوخت. (مزديسنا و ادب فارسي، محمد معين، ص ٨).

۲) شهروزی میگوید: دزمانی که اسکندر مقدونی مملکت ایران را مسخر ساخت، علوم منقوشه و اوراق محفوظ در بابل را متصرف شد و استنساخ و ترجمه کرد و به یونان فرستاد. ققط بعضی از نسخ که به ←

عقیدهٔ بسیاری از علما در مشرق و مغرب بر آن بوده است که ارسطو، علم منطق را از روی آثار باز مانده از مشرق فراهم آورد و تدوین کرد و حتی بعد از ظهور اسلام و پیروزی آن بر ایران، هنوز کتابهایی در منطق یافت می شدند که بنام منطق مشرقی معروف شدهاند و با منطق ارسطو فرقهایی داشته است و کتاب منطق المشرقیین ابن سینا ناظر به این منطق بوده است.

امّا آثار پیشین ارسطو ـ که چندان چیزی از آنها باقی نمانده یا نسبت آن به ارسطو قطعی و مسلم نیست ـ ممکن است که بدست خود وی نابود شده باشد.

آثار بازماندهٔ ارسطو را میتوان در پنج دسته گنجانید:

۱. کتب منطقی او شامل مقولات یا قاطینوریاس (Catagoria) ـ جدل یا طوبیقا (Topica) ـ جدل یا طوبیقا (Topica) ـ قیاس یا آنالوطیقای دوم ـ خطابه یا (Analytica) ـ قیاس یا آنالوطیقای دوم ـ خطابه یا ریطوریقا (Rhetorica)، که بعدها شاگردانش آنها را در مجموعهای به نام ارغنون (یا ارگانون) گردآوری کردند و نام آن را باید منطقیات گذاشت.

<sup>←</sup> فرمان زردشت و جاماسپ حکیم فیلاً به خارج انتقال داده بودند از غارت یونانبان مصون ماند.... (کنز الحکمة، ج ۱، ص ۱۵؛ از مقالات دکتر محمد معین، ج ۱، ص ۵۳۸).

و ابن حزم اندلسی (الفصل، ج ۱، ص ۱۳۵، ط: دارالکتب) در این باره چنین میگوید: دکتاب مجوسیان و آیینشان در نمام طول مدت حکومتشان نزد موبدان نگهداری میشد و آن را میان بیست و سه هیربد میگذاشت: هر یک، یک بخش که نزد دیگری نبود و نباید به دیگری نشان میداد. یک سوم آن کتاب از میان رفته بود و این را گروهی از دانشمندان مجوس میگفتند، و در جای دیگری (همان، ص ۱۳۷) میگوید: دمجوسیان میگوید: دمجوسیان میگوید: دمجوسیان میگوید: دمجوسیان میگوید: در میان بود، در کتابی که نام آن از میان رفت و جز کمتر از یک سوم باقی نماند و ایین زردشتی در میان ان سوخته ها بود، در کتابی که نامش خدای نامه است و سخت بزرگش میدارند آمده که اتوشیروان شاه نمی کشاشت که آموزش دین جز در شهر اردشیر خزه و فشا داده شود... و کتابی که از آنان باقی مانده پس از انکه اسکندر بیشتر آن را به یک هیرید سپرده بودند انکه است که هر یک بخش آن را به یک هیرید سپرده بودند

 ۲. کتب فلسفی او که چون بعد از کتاب او در طبیعت و طبیعیات نوشته بود نام آن را مابعدالطبیعه یا متافوسیس (Metaphysis) گذاشته بودند، مسلمین و اروپاییان هم همانگونه ترجمه کردند و بعدها سبب اشتباهات بسیار گردید.<sup>۱</sup>

۳.کتب او دربارهٔ طبیعیات (یا فوسیس)که عمدهٔ آن «سماع طبیعی» ـ «در نفس» ـ در «کون و فساد» و چند رساله در بارهٔ جانورشناسی و آسمان و اجرام سماوی است.

 ۲. کـتب او در اخـلاق کـه معروفترین آن کـتابی است کـه بـنام فـرزند خـود نیکوماخوس (نیقوماخوس) نوشته ـ دیگر کتاب اخلاق اوذیموس و اخلاق بزرگ و کتاب سیاست و قانون آتنیها در ۵۲ اصل که در سال ۱۸۹۱ در مصر کشف شدا

۵ آثار متفرق او درباره شعر و چیزهای دیگری که از شأن یک حکیم بدور است<sup>۲</sup>.

در یک بررسی و قضاوت کلی و اجمالی دربارهٔ عمق و سلیقهٔ علمی و فلسفی ارسطو، نظر هر محقق به چند نقطه از ویژگیهای او جلب میشود. نخستین برجستگی شخصی او دذهبن جرئی طلبه و «جزءگراءی اوست که او را در سطح یک عالم آزمایشگاهی و تجربی نگه میدارد؛ روحیهٔ او با فلاسفه و حکما که «کلی گراه هستند تفاوت بسیار دارد." همانگونه که در تعریف فلسفه و موضوع آن آمده است، فلسفه به هموجود، خارجی میپردازد، اما بآنگونه که پیرایهٔ علم (ریاضیات و طبیعیات) بر او نیاشد و باصطلاح وغیر متخصص الاستعداده باشد تا طبیعی یا تعلیمی یا خلقی و غیر

۱) از جمله ر. ک: تاریخ فلسفه، کاپلستون، ج ۱، صص ۳۱۰ ـ ۳۱۸؛ تاریخ فلسفه، امیل بریه، ص ۲۲۱؛ ارسطو، زان برن، ص ۱۲؛ موسوعة الفلسفه، بدوی؛ و منابع دیگر.

۲) متفکران یونانی، گمیرنس، ص ۱۲۵۵.

۳) همان، ص ۱۲۵۷: ایکی از خصایص ارسطو دلبستگی عجیبش به جزئیات است... این خصیصه را میتوانیم ارثیّهای از پدر و اجدادش که همه طبیب بودهاند بدانیمه.

ذلک شود؛ ایعنی بتعبیر معروف در فلسفه: باید فیلسوف به «موجود» «بما آنه موجود» نگاه کند نه «موجود» است که فلسفه بالطبع مادر تمام علوم دیگر میگردد.

بنابراین، کسی که جزئینگر باشد و از دیدگاه ویژگیهای طبیعی ـ یا هندسی ـ اشیاء به آنها بنگرد، یا فقط یک دانشمند به معنای «ساینتیست» غربی (Scientist) است یا از بیراهه و با ابزار و بینش غیر فلسفی به فلسفه پرداخته است.

بعضی از تاریخنویسان، فلسفهٔ افلاطون را ایدالیسم یا خیالپردازانه میدانند، و فلسفهٔ ارسطوئی را واقعگرایی و تحقیق میخوانند، و حال آنکه شیوهٔ علوم طبیعی و ریاضی را در فلسفه بکار بردن نمیتوان فلسفه نامید و ستایش ارسطو باین عنوان که «فکر را از آسمان به زمین أورد» بجا و سنجیده نیست، زیرا این کار بیشتر یک اشتباه روشی (یا متدولوژیک) است تا یک فلسفهٔ خالص.

ارسطو را از این جهت می توان با دکارت مقایسه کرد که در اصل به ریاضیات و علوم طبیعی مایل بود، ولی برای رسیدن به هدف خود ناچار شد به فلسفه بپردازد (مانند کسی که برای رسیدن به منزل خود ناچار باشد از رودخانهای بگذرد نه اینکه شناگر باشد). این گونه فلسفه پردازان را در حقیقت نمی توان فیلسوف خواند، اگر چه هم ارسطو را بزرگترین فیلسوف و در میان مسلمانان «معلم اول» خواندهاند و هم دکارت را نه فقط فیلسوف که حتی پایه گذار فلسفه نوین غرب نامیدهاند.

ویژگی منفی دیگر ارسطو که شاید چندان عمومیت نداشته ولی در هر حال در یک حکیم یا دانشمند نکوهش آور است بیتوجهی به واقعیتهای قابل تجربه خارجی و اعتماد کردن به حدس و گمان و فرضیه در مسائل تجربی و علمی است. یکی از ارسطو

١) الشغاء، الإلهيات، ص ١٣؛ الأسغار الأربعة، ج ١، ص ٢٣ (فصل اول ـ منهج اول ـ مرحلة اول).

شناسان نامی درباره وی چنین میگوید:

... عدد دندانها را در جنس نر و ماده مختلف انگاشته و گفته است که 

دندانهای مرد بزرگتر از دندانهای زن است. این گونه مشاهدات نادرست و

نادقیق را نمی توان بحساب فقدان وسایل و آلات در دورهٔ باستان

گذاشت. راستی این است که این جامع همهٔ علوم و معارف، باری بیش از

آنکه طاقت کشیدنش را داشت بر دوش خود نهاده و مجبور شده است که

شناختهای خود را بیشتر از کتابها و سنتها و معتقدات عامه بدست آورد

تا از مشاهدات خویش، و داوریش دربارهٔ این کتابها و سنتها نیز همیشه

درست نبوده است.

او هردوت را افسانه گو میخواند در حالی که این نکوهش در حق خود او صادق است که به ما می گوید تلقیح کبک مادینه از طریق بادی صورت می گیرد که از جنس نر خارج می شود، و کلافها و سارها و پرستوها به علت سرما سفید می شوند، و نَفَسِ زنها در حال عادت زنانگی سطح آینه را اندکی سرخ می کند... ا

این خصلت تسامح و بیدقتی در پدیدههای طبیعی موجود در وضعی است که وی در بیشتر عمر خود قادر به تجربه بوده و به نمونههای مذکور دسترسی داشته و حتی در لوکیون بهترین نمونههای نادر گیاهان و جانداران وجود داشته است و دست کم میتوانسته یکبار هم که شده به دهان همسر خود نگاه کند و از بیتفاوتی میان دندانهای دو جنس با خبر گردد.

ویژگی دیگر او را نداشتن ذوق و لطافت طبع و حس زیبایی شناسی دانستهاند.

۱) متفکران یونانی، گمیرتس، ص ۱۲۷۸؛ ارسطو، ژانبرن، صص ۱۲۲ و ۱۲۳.

اگر چه برخی او را بداشتن سبک هنرمندانه ستودهاند، یا برخی دیگر که معتقدند که آثاری که برای عامه نوشته هنرمندانه است، ولی نوشتههای علمی او تهی از ظرافت و شیوایی است ا

یکی از ارسطو شناسان نامور در این باره چنین مینویسد:

داوری قدما دربارهٔ سبک هنرمندانه آثار ارسطو برای ما حیرت آور است. ما در نوشتههای این فیلسوف از «روانی و زیبایی» گفتار ... اثری نمی یابیم. او نویسندهای است یکنواخت و بیرنگ که نه از ایجاز مخّل خودداری می ورزد، و نه از اطناب مُمِّل، و حتی بعضی نوشتههایش مبهم و تاریک و سهل انگارانه است.

برای داوری همان بهتر که به متون ترجمه شده کتب وی مراجعه شود، ولی ما برای اشنایی ذهن خوانندگان، نمونهای از فصول کتاب مابعدالطبیعه او را که نسبتاً ساده و روان است برگزیده و بگواهی می آوریم و داوری با ما نیست. وی در تعریف جوهر (یا اوسیا) چنین می گوید:

جوهر به یک گونه از اجسام بسیط مانند خاک، آتش، آب و مانند اینها و اجسام مرکب، جانوران، موجودات مینوی (مفارقات) و اعضای آنها گفته میشود. همهٔ اینها جوهر نامیده میشوند، زیرا از موضوعی گفته نمیشوند، بلکه چیزهای دیگر از آن گفته میشوند. بگونهای دیگر جوهر به آن گفته میشوند ماشود که علت ذاتی هستی چیزهایی است که از موضوعی گفته نمیشوند مانند نفس در جانوران و نیز همهٔ اجزاء درونی یا ذاتی آن گونه چیزها که آنها را محدود میکنند و بر این چیزها دلالت دارند و با از

ا تاریخ فلسفه کاپلستون.

میان برداشتن آنها، کل از میان برداشته می شود؛ چنانکه بگفتهٔ بعضی با از میان برداشتن سطح، جسم و با از میان برداشتن خط، سطح از میان برداشته می شود. بررویهم بعضی عدد را چنین می پندارند.

همچنین ماهیت که تعبیر از آن تعریف است جوهر هر یک از چیزها نامیده میشود. در نتیجه جوهر به دو گونه گفته میشود. ۱ـ همچون واپسین موضوع که فراتر از آن به چیز دیگر گفته نمیشود. ۲ـ آنچه این چیز موجود در اینجا و جداگانه است. از این گونه پیکره و صورت هر یک از چیزها... ۱

نمونههای دیگری با عبارات گنگ و نامفهوم هست که اگر فلاسفهای مانند ابن سینا و فارابی آن را تفسیر و تشریح نکرده بودند، درک شدنی نبود، و شاید یکی از دلایلی که در اروپا این فلسفه بآسانی پاتگرفت و نفوذ آن از مسلمانان و پس از تفاسیر گسترده آنان در اروپا بود، همین گنگی مطالب او بوده است که مطالعه و سیر در آن مانند راه رفتن در راهی پر سنگلاخ است.

ویژگی دیگر ارسطو که میتواند پسندیده باشد، ذهن قانونساز و توانای او در طبقهبندی است. این روش را میتوان دنباله و مکمّل فن جدل و مقابله با سفسطه و مغالطه دانست، زیرا با طبقهبندی و مخصوصاً اگر به «حصر عقلی» بینجامد کار «حدّ» و تعریف آسانتر میشود و حوزهٔ مغالطه و سوء استفاده از «مشترکات» در مفاهیم و الفاظ

۱) متافیزیکه ارسطو، ص ۱۶۷ (فارسی). برای آشنایان به فلسفه درک مقصود وی ـ اگرچه با زحـمت ـ میسر است. ولی این امکان درک را باید از برکت کتب فلسفی قدما دانست که در این باره بسیار نوشتهاند و مطلب برای همه معلوم است وگرنه قصور و نقص عبارات ارسطو را نمی توان انکار کرد، تا بجایی که طبق تاریخ، ابن سبنا نیز در درک کامل مطلب فرومانده و از شرح فارایی بهره گرفته، و فارایی نیز آن را از برکت تفاسیر دیگران (مترجمان کتب ارسطو که به مطالب مشائی تسلط یافته بودند) بدست آورده بود.

محدود می گردد و امکان مغالطه به دست جدلبازان سوفسطائی نمی افتد.

بنظر می رسد که مایهٔ اصلی این کار -که بعدها به تدوین منطق ارسطوئی انجامید و مقولات و اقسام حدّ و رسم را پدید آورد ـ در آموزشهای سقراط وجود داشته و افلاطون در فرصتی که یافته بود پس از مرگ سقراط آن را تدوین و تدریس می نموده است، و ارسطو با استعداد طبقه بندی، و بخصوص میل به نوشتن عقاید و افکار فلسفی خود، آنها را بشکل خاص خود در آورده است.

اما همین ویژگی مثبت نیز دارای جنبههای منفی است. بگفتهٔ یکی از مورخان زندگی و مکتب ارسطو: دفلسفه ارسطو... را حکمتی دانستهاند که افراد را در سلسله مراتب اجناس نظم ببخشد و جهان را با دید ایستمند و ثابتی بنگرد که در آن هر چیزی در جای خویشتن و بطور ثابت قرار دارد. اا یعنی عشق به طبقهبندی همان اندازه که کار تحقیق را می تواند آسانتر سازد، می تواند حرکت فکری را متوقف و قالبی کند.

ویژگی دیگر ارسطو را می توان بی اعتنایی او به حکمای گذشته دانست، که هریک پیامبرانی با رسالت علمی و حکمتی گرانبها بودند؛ و ارسطو اگرچه با داشتن کتابخانه جامع و گرانبها و استفاده از محضر پرفیض افلاطون توانسته بود به آراء آنها دست پیدا کندو برخی آثار مکتوب آنها را ـ که شاید بسیار نادر و کمیاب بوده ـ خوانده باشد، اما در عمل و در بیشتر موارد از بهترین آراء آنها دست برداشته و ضعیفترین آنها را فرا گرفته، و آراء خود او نیز ـ که بظاهر سازمانواره و سیتماتیک بود ـ هیچگاه فراتر و برتر از عقاید گذشتگان نشد و حتی انحرافات و اشتباهاتی داشت که قرنها ذهن دانشمندان را مسحور خود ساخته و توان ابتکار و یافتن حقیقت را از آنان گرفته بود،

۱) ارسطو، زان برن، ص ۲۵.

#### بگفتهٔ یکی از محققان: «ارسطو مسئول ظلمت تفکر قرون وسطائی است...» ۱

وی با وجود داشتن نظریه دموکریتوس ـ که مرکز زمین را سوزان و آتشین میدانست و نظریه خورشید مرکزی که قدما به آن معتقد بودند ـ ، عقیدهٔ زمین مرکزی را بمیان آورد و از آن دفاع کرد، که ثابت میکرد زمین ساکن و بیحرکت است و تمام سیارات و خورشید بدور آن میگردند و بقول شوپنهاور: «حقیقتی بسیار مهم دوبار» برای تقریباً دو هزار سال از دست آدمی به در رفت» آ «ارسطو بعلت اعتقاد به وجود هکانهای طبیعی» نه تنها دچار اشتباهات بزرگ گردید، بلکه با سایر نظریان خود نیز که از افلاطون بارث برده بود در تناقض افتاد.» آ

#### و همچنین ارسطو بگفته محققان اروپایی:

... بپیروی از معتقدات ابتدایی رایج، سه حالت اجسام مرکب (انجماد می میان میخار) ... را عناصر اوّلیه تلقی میکند و فرقگذاریهای رایج مبتنی بر اطلاع ناقص از فرایندهای طبیعی را مرزهایی میانگارد که خود طبیعت کشیده است و در نتیجه أن حالات را تغییر و تبدل عناصر بمعنی واقعی میپندارد.

این دو محرّک فکری کاملاً مختلف و نابرابر، او را بر آن داشته است که دستاوردهای گرانبهایی را که پیشروانش به آنها دست یافته بودند بیکسو نهد و بر نظریهای دربارهٔ طبیعت ـکه در نزد پیشینیان وسیلهٔ سودمندی برای پژوهش شده بود و در طی روزگاران ارزش خود را روز بروز بوجه بهتر و روشنتری نشان داده است ـ پشت کند...

۱) برونشویک ـ Leon Brunschvig ـ از کتاب ارسطو، ژان برن، ص ۲۲.

۲) متفکران یونانی، گمیرسی، ص ۱۲۸۵

۲) همان، ص ۱۲۸۱.

حدس درست قائلان به اتم، یعنی اینکه «کُون و فساد» نمودی بیش نیست، و در واقع نام دیگری است برای بهم پیوستن و جدا شدن اجزای مادی، بنظر محال مینماید.... ۱

صدرالمتألهین شیرازی نیز با وجود احترامی که به ارسطو میگذارد (از آنرو که گمان میکرد که نویسندهٔ کتاب تاسوعات میباشد) باز در برخی از نوشتههای خود، زبان بشکوه میگشاید و از بدعتها و اشتباههایی که در فلسفه و حکمت الهی وارد ساخته گله میکند. وی در یکی از آثار خود چنین میگوید:

و بالجملة، القول بقدم العالم إنّما نشأ بعد الفيلسوف الأعظم أرسطاطاليس بين جماعة رفضوا طريق الربّانييّن و الأنبياء، وماسلكوا سببلهم بالمجاهدة و الرياضة و التصفية، و تشبّثوا بظواهر أقاريل الفلاسفة المتقدّمين من غير بصيرة و لا مكاشفة؛ فأطلقوا القول بقدم العالم، و هكذا أوساخ الدهرية و الطبيعيّة، من حيث لم يقفوا على أسرار الحكمة والشريعة، و لم يطلعوا على اتحاد مأخذهما و اتفاق مغزاهما؛ لشدة رسوخهم فيما اعتقدوه من قدم العالم و زعمهم أنّ هذا مما يحافظ على توحيد الصانع و عن انثلام الكثرة و التفيّر على ذاته و أنّ قياساتهم مبتنية على مقدمات ضرورية هي مبادئ البرهان لم يبالوا بأنّ ما اعتقدوه مخالف على لما ذهب إليه أهل الدين. "

سپس ملاصدرا از روی کرامت طبع، این رأی ناهنجار فلسفی را سزاوار شأن فیلسوفی همچون ارسطو نمیبیند و آن را گمان بد مینامد و توجیه میکند و میگوید:

۱) همان، ص ۱۲۸۸. در پایان روانشناسی و مبانی او در نفس و ادراکات و منطق را میستاید. ۲) رسالهٔ فی الحدوث، ص ۲۵–۱۲

... و كان ظنّي بمعلم الفلاسفة أنّه كأستاذه أفلاطن و أشياخه الماضين قائل بالحدوث الزماني لهذا العالم؛ إذ من المستبعد أنّ أفلاطن العظيم ما أفاده هذا التعليم، أو كان بذلك ضنيناً على مثله....\

بنظر ما بزرگترین عیب ارسطو - بعنوان یکی از شاگردان نزدیک افلاطون که نزدیک به بیست سال نزد وی بوده - آن است که مقصود استاد را نفهمیده باشد؛ و بالاتر و بزرگتر أنکه فهمیده، ولی بظاهر آن را همچون ندانسته ها تحریف و تخریب کند. نظریه مثل افلاطون و سقراط و حکمای پیشتر از آنها، بدانگونه واضح بوده است که او بفهمد، با وجود این می بینیم که آن را (در کتاب مابعدالطبیعه - آلفای بزرگ - فصل نهم) بگونه ای مبتذل و غیر صحیح طرح و رد می کند.

مثلاً برای رد آن، استدلال میکند که امور سلبی که تحقق خارجی ندارند یا مفاهیم صرفاً ذهنی و منطقی یا نابود شده و فانی، بنابر سخن افلاطون بایستی دارای مثال باشند وزیرا طبق دلایل مستنبط از دانشها، برای هر آنچه که دانشی از آن یافت میشود (یعنی هر مفهومی که در ذهن حاصل گردد) باید مثلی وجود داشته باشد..» و میدانیم که مثل افلاطونی ناظر به اعیان خارجی است نه مفاهیم ذهنی، و این گونه مطالب را به استادی همچون افلاطون نسبت دادن، یا از سر نفهمیدن مطلب است، یا از روی غرضورزی و باستهزاء گرفتن؛ و فلاسفهای همچون میرداماد و ملاصدرا به این نکته توجه داشتهاند و توجه دادهاند که ارسطو مطالب استاد حکیم خود را تحریف نموده است.

وی گاهی نظریهٔ مُثُل را مسخره میکند و آن را «گفتهای تهی از معنا و از

۱) رسالة في الحدوث، ص ۲۲.

مجازهای شاعرانه امی شمارد. و نیز از اوست: المتا بیان ما از اینکه اینها (مُثُل) چگونه جوهرهای این چیزهای مرئی هستند، در واقع سخن میان تهی است ... و نیز، مُثُل با آنچه که ما در علوم بمنزلهٔ علت می بینیم ... هیچگونه ارتباطی ندارند... ۲.

بروی هم مطالعهٔ برخی از فصول، و بررسی برخی از مطالب این فیلسوف مشهور واقعاً ناامید کننده است و اگر حکیمی مانند ابن سینا ـ که استادانی چون سقراط و افلاطون و پیشینهای همچون امپداکلوس و فیثاغورس و آناکساغوراس و هراکلیتوس بخود ندیده بود، و سراسر فلسفهٔ او را تفکر و اندیشه خود او رهبری کرده ـ چنین سخنانی مینوشت جای تعجب نبود، ولی از فیلسوفی که بیست سال در کنار افلاطون زندگی کرده و با دیگر امکاناتی گسترده که داشته بسیار عجیب مینماید. برداشتهای دیگر او نیز از فلسفهٔ پیشینیان همینگونه نارساست، همچون برداشت او از اعداد فیثاغورس و نیز از آراء دیگر حکماکه آن را به عناصر مادی ـ یا بتعبیر خود او به فاعل و علت مادی اشیاء ـ حمل و تفسیر غلط نموده و آنان را مشتی دانشمندان علوم طبیعی وانمود کرده است.

ارسطو دارای ویژگیهای دیگری نیز هست که شرح آن بدرازا میکشد و بنای ما بر اجمال است. از جمله آنکه وی در برخی از آراء خود ثبات لازم را ندارد و بقول کمپرتس: «ذهن او را تضادی گرفته که گاهی افلاطونی و گاهی طبیب میشود» و همچنین سخت اسیر زمان و زمانی بودن اشیاء و حتی ماده گرایی و محسوس شناسی است. دیگر آنکه همه چیز را ایستا و گزار موار میبیند. گذشته از آنکه گویی ابداً بویی از اشراق و شهود و حکمت عملی بمعنای ریاضات و تهذیب نفس نبرده و لذت مستی را

مابعد الطبیعة، آلفای بزرگ، فصل ۹.

۲) همان، فصل.

۳) متفكران يوناني، ص ۱۲۹۹؛ ارسطو، زان برن، ص۲۲\_۲۳.

نچشیده و از ذوق ـ که بمعنای چشایی معانی و مفاهیم نامحسوس خاص المعانی است. و نبات و حیوان را بظاهر در آن راه نیست ـ بهرهای نبرده است.

در پایان این بخش بجاست که به برخی از نوشتارهای دیگری از او ـ که نه فقط ربطی به علوم عقلی و حکمت ندارد، بلکه گاهی با آن ناسازگار است، بر روی هم نشانهٔ سطحی بودن اوست ـ نگاهی بیندازیم؛ این آثار از اوست:

۱. شرح و تفصیل نظامهای سیاسی ۱۵۸ دولتشهر یونانی؛ ۲. مجموعه قوانین بیگانگان؛ ۲. ادعاهای ارضی دولتها؛ ۴. لغتنامه حقوقی؛ ۵ فهرست اسامی برندگان مسابقات ورزشی پوتوئی؛ ۶ شرح مسابقات ورزشیا؛ ۲. متن انتقادی حماسهٔ ایلیاد برای اسکندر (که گویا برای تشویق او و دادن روح حماسی برای جنگ با ایران بوده است)؛ ۸ برندگان مسابقات ورزشی المپیا؛ ۹ ساله دربارهٔ نحوه به روی صحنه آوردن نمایشنامهها؛ ۱۰ دربارهٔ تراژدی؛ ۱۱ شعر؛ ۱۲ دربارهٔ شاعران کمدی پرداز و خندهناک!؛ ۱۳ شهاوریهای آثار همرو اسبهد؛ ۱۲ دربارهٔ لباس نماشگان تئاتیاً

در اینجا باید این نکته را اضافه کنیم که ارسطو از دید یک نقادی همان است که دیدیم، ولی خود او و کارکردش هرچه بود و با وجودی که راهزن حکمت حقیقی گردید و قرنها دانش و حکمت را در تاریکی نگهداشت، ولی مانند بسیاری از رویدادهای جهان سود و برکت و فایده نیز بهمراه داشت. یکی از آثار و برکات آن، این بود که توانست با همان مایه و سرمایه اندک و نارسای خود، اندیشههای نوابغی همچون اینسینا و فارابی و خواجهنصیرالدین طوسی و هزاران فیلسوف بزرگ ایرانی و غیر ایرانی، مسلمان و غیرمسلمان را بکار بیندازد.

اگر ارسطو در زمان اینان زنده میشد، بسا نوشتهها و مطالب آنها را نمیفهمید.

۱) متفکران یونانی، گمیرتس، ص ۱۲۵۵ ـ ۱۲۵۹.

با اینهمه اگر آثار او ـ که بعربی ترجمه شده است ـ بدست اینان نمی رسید، آن مسائل ساده و محدود، به اینهمه مسائل دقیق و پیچیده و برهانی و استدلال منتهی نمی گردید. هنوز که هنوز است، اساس فلسفهٔ رایج سنتی بر ماده و صورت و مقولات دهگانه و علل اربعه و عقول عشره و قوه و فعل و مانند اینها قرار دارد و گرداگرد آن بقعهٔ کوچکی که ارسطو ساخته بود و شاید امیدی به دوام و بقای آن نداشت، امروز از برکت فلاسفهٔ ایرانی و غیرایرانی در طی ده، دوازده قرن، بمرور دهور، باروهای استوار ساخته شده و به کاخی عظیم بدل گشته است.

## ماجراي فلسفه ارسطوئي

مکتب ارسطو، همانگونه که گفتیم، اساس استواری نداشت و برخلاف حکمت اشراقی افلاطون و سقراط که ریشه در قرون گذشته داشتند، مکتبی بیریشه بود که مانند گلسنگی ناگهان پدیدار شده باشد؛ از اینرو نتوانست شاگردانی توانا و پابرجا پرورش دهد، و همچنین توان و مادهٔ آن را نداشت که با حکمت اشراق رقابت کند و نوابنی مانند فارایی و ابن سینا نیز در آن دوره یافت نشدند که با استعداد شخصی و اندیشهٔ توانا پردهای از منطق و استدلال، وگسترهای از معانی و مفاهیم عالی فلسفی بر روی آن مواد اولیه نارسا بکشند و به آن مادهٔ نازیبا صورتی زیبا بپوشانند، و ضعف آن را به قوه، و قوهٔ آن را به فعلیت برسانند. از اینرو هنوز قرنی به پایان دورهٔ پیش از مسیح مانده بود که دیگر از ارسطو و مکتبش جز نامی و چند کتاب رساله باقی نماند.

شاگرد معروف ارسطو ـ و در حقیقت وارث او ـ تئوفراستوس (Theophrastos) است که بنا بوصیت او پس از وی ادارهٔ لوکیون را برعهده گرفت و تا سال درگذشتش (۲۸۷ ق.م) آنجا را اداره می کرد. پس از آن، شاگرد دیگرش استراتون ـ اهل لامب ساک مقلمة مصخع يكصد و شصت و نه

(Straton Lampsaque) ـ تا سال ۲۶۹ ق.م و پس از او لوگن (Lycon) تا سال ۲۲۵ ق.م مدیر آن مدرسه بودند. مدتی نیز شخصی بنام کریتولائوس (Critolaus) در آنجا ریاست کرد و با مرگ او (سال ۸۴ ق.م) از آن مدرسه نامی باقی نماند و در سال ۸۴ ق.م بکلی منقرض شد.

با انقراض مکتب ارسطو و مشائین ـ که همچون حکومت اسکندر بمدت کمی درخشید و ناگهان خاموش گردید ـ جز برخی کتب او که بوسیلهٔ شاگردانش در لوکیون بعنوان کتب درسی نگهداری و نسخهبرداری می شد، چیزی از او باقی نماند و تا توجه مسیحیان سوریه و ماوراءالنهر در قرون  $\Omega$  و  $\Omega$  پس از مسیح و نیز ترجمهٔ آنها بعربی در قرن اول و دوم ه ق ( $\Omega$  و  $\Omega$  میاست و مذهب و دانش باتفاق دست بدست هم دادند و درهای مدارس اسلامی را بروی فلسفه و علوم یونانی گشودند جان تازهای به مکتب مشائی دمیدند ـ این مکتب در لابلای اوراق کتب بیجان و بینشان مانده بود.

از ویژگیهای تاریخی مکتب ارسطو یکی آن است که شاگردانش به آراء او پایبند نبودند و مانند مکتب اشراق ـ که همه دست در یک کاسه داشتند، و همه از کشف و شهود دم میزدند و از حقیقت واحد سخن میگفتند ـ پای در جای پای استاد خود ننهادند. دیگر آنکه مدرسهٔ او حکیمپرور نبود، بلکه فارغالتحصیلان آن بیشتر به علوم طبیعی و تجربی و علوم جزئی راغب بودند؛ مثلاً تئوفراستوس بیشتر یک طبیعیدان بود و به گیاهشناسی و زمینشناسی پرداخته بود.

شاگرد دیگرش (استراتن) مبانی ارسطو را در علم هیئت و افلاک نپذیرفت و وارث دیگر و جانشین او (کریتولائوس) در لوکیون به مکتب او پشت کرده بود و اعتقادی به استاد خود نداشت. ا

۱) تاریخ فلسفه، امیل بریه، ص ۳۲۱.

يكحمد و هفتاد المظاهر الإلهيّة

برخلاف لوکیون ارسطو، آکادمیوس افلاطون ـ و در واقع مدرسهٔ سقراط ـ برکات بسیار داشت، و هرگز این چراغ خاموش نشده و بنا به تعبیر صدرالمتألهین و سهروردی ( و اشراقیون ایرانی) هرگز خاموش نخواهد شد؛ هرچند چهره عوض کند و عیارانه خود را به صورت ـ یا صورتهای ـ دیگر درآورد.

### كلبيان

در منطقهٔ غرب آسیا و مدیترانه دو مکتب و در واقع دو شخصیت و حکیم بزرگ بودند که در زمان خود پس از آن اثر عمیق برجای گذاشتند: یکی فیثاغورس و دیگری سقراط است.

پس از شهادت سقراط شاگردان او که از شهرهای دیگر آمده بودند مـتواری و گریزان شدند و هریک از گوشهای فرا رفتنده. مدرسهٔ آکادمی و پس از افلاطون مدرسهٔ لوکیون، حکما و رجال دیگر عرفان را تحت الشعاع قرار داده بود، ولی پس از ارسطو و افلاطون نام حکمای دیگر بر سرزبانها افتاد و هر یک برای خود مدرسهای شد.

یکی از این حوزهها که معاصر افلاطون و ارسطو در یونان وجود داشت کلبیان (کلبیون یا کونیکال Cynicul) بودند که معروفترین حکمای آن و مظهر شیوهشان بنام دیوگنوس (بفرانسه دیوژان Diogenos) گفته میشود که معاصر ارسطو و شاگرد آنتیش تنوس (یا آنتیس تنوس) یکی از شاگردان سقراط و جورجیاس بود.

از این دسته فلسفهٔ اخلاق یا حکمت عملی باقی مانده و شیوهٔ آنها تحمل ریاضتهای دشوار و رنج و مصیبت همراه با شکیبایی و شجاعت و پایداری بوده و تا اندازهای به دملامتیه، در سلسلهٔ صوفیه مسلمان شباهت داشتند.

برخی معتقدند که نام آنها را از آنرو کلبیان (کلبی) گذاشتند که باورشان بر آن

بود که باید مانند سگ (کلب) زندگی کرد. برخی دیگر این نام را بمناسبت محلهای میدانند که تندیس سگی سفید داشت و مدرسهٔ کلبیها در آن محله بود. ۱

دیوگنوس مردی از اهالی شهری بنام سینوپ در سواحل دریای سیاه بود و معروف است که در خمرمای (یا تابوتی گلی) زندگی میکرد و هنگامی که اسکندر به دیدار او رفت و به او گفت چیزی از من بخواه، از روی استغنا به او پاسخ داد که از تو میخواهم بکناری بروی و جلو تابش آفتاب را نگیری.<sup>۲</sup>

این گروه همراه با مناعت طبع و بی اعتنایی به لذات دنیوی و مادی ـ بپیروی از سقراط و حکمت مشرقی ـ بدنبال هضیلت، بودند و بالاترین مرتبهٔ فضیلت را در ترک هوای نفس و در نتیجه ترک لذات مادی می دانستند. داستان با چراغ دور شهر گشتن او در وسط روز معروف است، که در ادبیات و اشعار فارسی هم آمده و گفتهاند:

دی شیخ با چراغ همی گشت دور شهر کزدیو و دد ملولم و انسانم آرزوست،

دیوگنس و استادش و مکتب کلبیها اگرچه به عمل و ریاضت و تهذیب نفس و در یک کلمه به «حکمت عملی بسیار اهمیت میدادند و در میان مردم به حکمت عملی معروف شده بودند و در تاریخ نیز همین گونه شده است، ولی مانند حکمای دیگر اشراقی دارای مبانی فلسفی بودند و براست یا بغلط گفته شده که «آنتس تانس» ـ استاد وی ـ نظریهٔ مُثّل را قبول نداشته است.

به دیوگنس نسبت داده شده که به اشتراک زن و روابط غیرزناشویی معتقد بوده، ولی این سخن به تهمت بیشتر شبیه است تا نقل درست، و روایت راوی آن (دیوجانس

١) زبدةالصحائف، نعمة نوفل افندى، ص ٢٦؛ موسوعةالغلسفة. عبدالرحمن بدوى.

۲) چون حکمای انبراقی رمزگونه سخن میگفتند ممکن است گفتهٔ او اشاره به همت و مقابلهٔ او و ارسطو با حکمت اشراق بوده و او را از مقابله با فروغ یزدانی حکمت اشراق و لشگرکشی به مشرق باز می داشته است. والله اعلم.

يكبصد و هفتاد و دو المظاهر الإلهية

لائرسی) چندان معتبر نیست. در نظریهٔ سیاست این مکتب گفتهاند که جهان وطنی بودهاند، و دول کثیره را مردود می شمردهاند، که ممکن است مخالفت آنها ناظر به حکومتهای شهری (دولتشهرهای) یونان بوده است.

در آغاز قرن سوم ق.م این مکتب در سراسر مناطق مدیترانه تا مصر معروف شده بود و پیروانی داشت و مکاتب دیگری مانند رواقیان و اپیکوریان تا حد بسیاری از آنان اثر پذیرفته بودند.

### دورهٔ یونانیگری

در اینجا لازم میبینم که نگاهی به جامعهشناسی فرهنگ آن دوران ـ که میراثبران اروپایی نام آن را دوران یونانی مأبی (Helleniatique) گذاشتهاند ـ بیندازیم. در تاریخ فلسفه و علم مورخان قرون اخیر اروپایی دو دروغ بزرگ را، همچون توطئهای هماهنگ، رواج دادهاند که همه جا در کتب تاریخ فلسفه و تاریخ علم دیده میشود، و پیروان شرقی (أسیایی و أفریقایی) آنان نیز همان دروغها را همچون حقایقی مسلم و وحی گونه در کتب خود آوردهند.

دروغ اول، همان بود که در صدر گفتار این نوشتار دیدیم که چگونه سابقهٔ قرنها حکمت دیرینه مشرقی ایرانی و علوم دیگر را دکه بوسیلهٔ فیثاغورس و حکمای دیگر از ایران و بابل و هند و مصر به ناحیهٔ مدیترانه و سواحل روم و یونان برده شده بود دنادیده گرفته و آنهمه را نتیجهٔ انفجاری از نور فلسفه و علم، و نتیجهٔ بلوغ نژاد یونانی در دورهٔ پیش از سقراط و پس از او تا میلاد مسیح دانستند!

دروغ دیگری، که برای تکمیل و تتمیم آن بایستی انجام میشد و تفوق ازلی و ابدی روح و فرهنگ و استعداد نژاد اروپایی را بر دیگر نژادها و اقلیمها و قارهها ثابت و مسجّل میساخت و جهانی را در طی بیست و سه قرن گذشته وامدار و رهین آن نبوغ و فرهنگ یـونانی مـینمود، ایـن بـود کـه یکی از ثمرات جهانی حملهٔ اسکندر و لشگرکشیهای او به آسیا و مشرق زمین انتقال و اشاعه ترویج فرهنگ و زبان و حکمت و علوم یونانی به سراسر جهان غیریونانی بوده؛ و این دوره جهانی شدن فرهنگ و فلسفه و تمدن یونانی و آمیزش آن با سایر تمدنها و فرهنگها را بمناسبت نام قدیم یونان و تمدن یونانگرایی یا یونانیگری Hellas (هلنا) ـ Hellas ـ دورهٔ هلنیستیک، نام نهادهاند که به یونانگرایی یا یونانیگری ترجمه میشود.

این ادّعا و تحریف تاریخ علم به همین جا ختم نمی شود، بلکه می گویند که اسکندر فرهنگ والا و اصیل یونانی را به مشرق برد، ولی این فرهنگ و فلسفه و علم اصیل در آنجا با عناصر اندیشههای خرافی و سحر شرقی آمیخته و خراب شد. یکی از مشکلاتی را که بزعم اینان اسکندر در این آمیزش دو فرهنگ ببار آورد زوال «اندیشهٔ مشکلاتی را که بزعم اینان اسکندر در این آن به «اندیشهٔ جهان وطنی» است؛ و صدالبته برابر شدن نژاد والای یونانی با «بربرها» و اقوام وحشی و بیتمدن، از جمله ایرانیانی که درجهٔ فرهنگ و تمدنشان قرنها پیش از تمدن یونانی در کتب یونانیان درج و ثبت شده

بنابراین، در اینجا چند نقطه نظر برای بررسی حقایق تاریخی و بدور از هرگونه تعصب (قومی، نژادی، مذهبی، اقلیمی و جغرافیایی) هست که با اشاره و کوتاه به آن میپردازیم.

اؤل آنکه اسکندر جوان و اطرافیان او با سپاهی که بطمع یغمای خزاین مصر و عراق و ایران بسوی آسیا آمده بودند کدام تمدن و کدام فرهنگ را داشتند تا برسیم به آنکه آن را ترویج کردند. همهٔ مورخان می دانند که علی رغم وجود حکمای بزرگی که در

أتن و در مناطق دیگر مدیترانه بودند، فرهنگ یونانی همان فرهنگی ایلیاد همر و پرستش خدایان آلمپ و پیروی از سیرت وحشیانه و ستمکارانه و دور از انسانیت خدایان باستانی آتن بود، و حتی سقراط بجرم مخالفت باطنی با آن شرک و عقیدهٔ ابتدایی وحشیان شمال اروپا اعدام شد و حکمای دیگر نیز از بیم جان، تاب گفتار آن را نداشتند و با وجود تأثیر عمیق خود، حکمت و اعتقاد توحیدی ایران باستان در سطح اندیشمند غرب آن زمان، این حکمت هرگز نتوانست شرک و چندگانه پرستی همری را از فرهنگ یونانی بزداید.

بنابراین، در سراسر مقدونیه و آتن و یونان و روم آن زمان فرهنگ والا و پیشرفتهای نبود که به فرهنگ هزارسالهٔ ایران باستانی و هند و بابل و مصر چیزی بدهد و اسکندر آن را برای مشرقیان بارمغان ببرد.

آنچه که همراه با سپاه اسکندر بسوی مشرق روانه شد، شهوت نابودسازی تمدنهای باستانی، معابد، کتابخانهها و کاخها وشهرها و کشتن مردم بیگناه و آتش زدن آثار عظیم تاریخی بود.

دوم آنکه آنچه را که مورخان معاصر آن را خرافات و جادو و عرفان مینامند، شاید همان اصول بهرهگیری از نجوم و احکام نحوست یا سعدیت اوقات و باصطلاح، طالعیینی بوده که بقول یکی از فیزیکدانان معاصر اعلم پیشرفتهٔ امروز آن را تأیید میکند، یا اعتقاد به تأثیر برخی اعمال و ریاضتها در قدرت فوقالعاده روح بوده که حقیقتی تجربی و بیرونی است، اگرچه انجام آن دشوار است و هرکس را به آن راه نمیاشد.

دیگر تأثیر عجیب اعداد و حروف در خارج بوده، که با ترکیب حروف و اعداد

۱) تاثوی فیزیک فریشو کابرا

گاهی چیزهای جدید پدید می آمد یا رویدادی شگفت پدیدار می شد: و اینهمه براساس اصول و تئوری اعداد بود که علم امروز به آن نزدیک می شود. بنابراین در مشرق علم بود، و پیش از اسکندر همین علم بوسیلهٔ تالس و فیتاغورس و شاید حکمای دیگر قدم به مناطق یونانی نشین نواحی آسیای صغیر و مدیترانه گذاشته بود و هجوم اسکندر سبب گردید که مردم یونانی بیشتر و از نزدیک به منابع آن دست یابند؛ و دیدیم که حتی کتب غارت شده را به اسکندریه و آنن می بردند.

سوم، آنکه اگر تمدن و فرهنگ دولتشهر کوچک آتن یا مقدونیه یا اسپارت قدرت و عظمت و عمق و والایی داشت هرگز تحت تأثیر تمدن مشرق قرار نمیگرفت، همانگونه که یک منبع بلند آب هرگز از پایینتر از خود بهره نمیگیرد، و آب رودخانه از پایین ببالا نمیرود؛ و این که اسکندر بمحض رسیدن به ایران فرهنگ یونانی را رها کرد و لباس یونانی را از تن خود و سربازانش درآورد و بجای آن آداب و رسوم و فرهنگ ایرانی را گرفت و سرداران و سربازان خود را فرمان داد که لباس و آداب ایرانی داشته باشند و حتی زبان یونانی را نیز اندک اندک رها کردند و نتوانستند طی نزدیک به یک قرن نفوذ و حکومت زبان یونانی را در ایران و دیگر مستمرات خود رواج دهند، بسبب همین قدرت و والایی فرهنگ و زبان ایرانی و ضعف فرهنگ و زبان خود آنان بود؛ و این حقیقت را هم تاریخ و هم جامعهشناسی و فرهنگشناسی تأیید میکند.

در همهٔ تواریخ نوشتهاند که اسکندر و یونانیان در میان تمدن باستانی ایران و فرهنگ آن هضم شدند و گفته میشود که همین سبب خشم ارسطو و برهم خوردن روابطش با اسکندر و کشته شدن خواهرزادهٔ ارسطو بدست اسکندر گردید، زیرا بنا بر نقل تاریخ، یکی از درسهای ارسطو به اسکندر تفوّق ذاتی یونانی بر ایرانی و شرقی <sup>۱</sup> بود،

۱) متفکران یونانی، گمپرتس، ص ۱۵۲۱ (فارسی).

يكحمد و هفتاد و شش المظاهر الإلهيّة

که اُنان را «بربر» و وحشی بیتمدن معنی میکردند.

3 6 6

بنابراین، اگر دورهٔ معروف به هلنیستیک یا یونانی مآبی را بخواهیم بدرستی توصیف تاریخی بکنیم و تعصبات اقلیمی و قارهای و نژادی را بکناری بگذاریم باید بگوییم که این دوره، یک دوره نهایی برای قلمرو یونانی غرب بود؛ زیرا که اگر ورود حکمت و فرهنگ و فلسفهٔ ایران باستانی به یونان پیش از سقراط را یک ضد (یاآنتی تز) برای فرهنگ جاهلیت میثولوژیک یونانی بدانیم که (جدال آنها تا زمان ارسطو ادامه داشت) و همچنین مکتب مشائی ارسطو را ضد و معارض دیگر حکمت اشراق بشماریم (که تمام تلاشش برای براندازی اصول اشراق و عرفان و ادراک معنوی و شهودی مکتب گذشتگان بود)، باید فرهنگ و اندیشهٔ بازمانده این جدال را پس از مرگ اسکندر نتیجه (با سنز) آن تضادها و ثمرهٔ آن برخوردها بشماریم.

نتیجهٔ این دو برخورد (جاهلیت قدیم یونان، و ماده گرایی نسبی فلسفهٔ ارسطویی با حکمت اشراقی ایرانی) این بود که این دو معارض، در طق دو قرن ـ که پایان آن جهانگشایی و اشگرکشیهای اسکندر بود ـ بکناری رفتند و سیل هجوم فرهنگهای کشورهای مفتوحه و مستعمراتی اسکندر مانند مصر و صقلیه و کرت و جنوب ایتالیا و آسیای صغیر و بابل و ایران بقایای فرهنگ جاهلی دربسته و محدود آتنی و یونانی را بکناری زد و فرهنگی التقاطی و ناخالص شرقی که از نوادگان حکمت قدیم ایران بود بجای آن نشست.

بهمین دلیل است که می بینیم تمام مکاتب معروف آن زمان مانند مکتب کلبی و رواقی و نوافلاطونی و حتی اپیکوری نیمهمادی، همه دارای صبغهٔ حکمت اشراقی هستند و شعبههای مختلف آن شمرده می شوند و دیگر از میثولوژی یونانی و یا فلسفهٔ

ارسطویی خبری نیست.

از اینرو است که پیش از بررسی این مکاتب رایج در این مقطع تاریخی، بایستی به اوضاع و احوال فرهنگی و جامعهشناختی آن دوران نظری نو میانداختیم، و دامن تحقیق را از گرد توطئهٔ مورخان مغرض یا بیاطلاع قرون اخیر اروپا میزدودیم، و عینک اروپا محوری و قارهپرستی را از چشم خود بر میداشتیم.

اینک به سیر حکمت در منطقهٔ غربی آسیای صغیر، و نخست به مکتب اپیکوریان می ردازیم.

# اپيكوريان

مکتب أبیقوریه (بااپیکوریان) منسوب است به حکیمی بنام ابیقور (اپیکوروس: Epicuros) که در حدود سال ۳۴۱ ق.م ـ همزمان با تولد زینون ـ در ساموس متولد شد. از نوجوانی به حکمت علاقمند گردید و نزد یکی از شاگردان افلاطون (همفیلس) آموزش را آغاز کرد سپس هیجده ساله بود که به آتن رفت و در ۳۲ سالگی و برسم و شیوهٔ افلاطونیان، باغی فراهم کرد و تمام اواخر عمر خود را در آن درس میگفت و با شاگردانش در همان باغ کار و کشاورزی و زندگی میکرد.

اپیکور به فلسفهٔ ذیمقراطیس هم مایل بود و نزد فنوسیفانوس شاگرد وی درس خوانده بود. وی مادهٔ اولیهٔ جهان را همان ذرات بسیط میدانست، ولی حرکات آنها را نه جبری و قهری که ناشی از روحی صاحب اراده میپنداشت و آنها را به حروف تشبیه میکرد. روح را نیز دارای اتم میانگاشت.

بیشترین شهرت این حکیم در اعتقاد مفرط او به لذت است و آن را با فضیلت و سعادت ـ که موضوع روز مکاتب فلاسفهٔ آن زمان بود ـ یکی میدانست. ولی ـ برخلاف مشهور ـ لذت، در نظر او لذات شهوانی نبود، بلکه لذات معنوی و حقیقی را که با وخیره و «فضیلت» هم ارز باشند، لذت می دانست و معتقد بود که لذت از راه حکمت بدست می آید و انسان را به سعادت ابدی می رساند.

این مکتب به عمل و پدیدههای خارجی اهمیت بسیار میداد. حکمت عملی و اخـلاق و تـهذیب نفس را غـایت حکمت نظری میدانست. بـا وجـود ایـن، حس و محسوسات را مایهٔ علم و معرفت میشناخت.

چون این حکیم وارث و شاگرد معروفی نداشت چیزی از او در دست نیست تا عمق فلسفه و اندیشه او را به ما برساند. تنها دو قرن بعد بود که شاعری بنام لوکر تیوس مطالبی را بنام او بشعر درآورد که امروز بنام او معروف شده و چون ظاهر فلسفه او ماذیگونه و طرفدار لذت است در اروپا مورد توجه بسیاری از مورخان قرار گرفت.

در کتب فلاسفهٔ اسلامی و تاریخ فلسفه (که در خلال ملل و نحل یا فهرستها آمده) آراء دیگری نیز به ابیقور نسبت داده شده است. از جمله، صدرالمتألهین در بحث حدوث عالم وی را از قائلین به حدوث عالم دانسته و در این باره میگوید که ووی مبدأ آفرینش را دو چیز میدانسته: خلاً و صورت. خلاً چیزی عدمی است، اما صورت، هم مبدأ موجودات و هم غایت آنهاست... ه سپس آن را تأویل و توجیه میکند که مقصود وی از مبدأ بودن آن دو مبدأ وجود نیست، بلکه مبدأ و سبب قوام اشیاء است، و مقصود او از خلاً همان هیولای اولیه است که عدم است. ا

# رواقيان

مکتب کلبی، شاید بسبب برخی زیادهرویهای خود، دوام نیاورد و بعدها بصورت

<sup>()</sup> اسفار، ج ٥. ص ٢٣٩: الملل و النحل، شهرستاني، ج ٢. ص ٢٣٣.

معتدلتر و میانهتری ـ مانند آنچه که افلاطونیان داشتند ـ درآمد و بنام رواقیون معروف شد. نماینده و مؤسس این مکتب را زینون کیتیونی (شیتیکوس) می دانند. وی در اصل اهل فنیقیّه (لبنان کنونی) بود، ولی در قبرس به دنیا آمد (حدود سال ۳۳۵ ق.م)، و مدتی همانجا نزد یکی از شاگردان آنتیس تنوس کلبی بنام کرایتوس حکمت آموخت و سپس نزد سیلیونوس میگاریکوس و تئودوس و فرونوس و بولهمونوس ا شاگردی نمود تا آنکه در حدود سال ۳۱۲ ق.م به آتن آمد و بتدریس مکتب خود پرداخت.

زنون (یا ذینون) بسبب آنکه بدور از آتن با حکمت اشراقی آشنا شده بود، کمتر تحت تأثیر اندیشههای آن نواحی بود چون جایی را که برای تدریس برگزیده بود. سایبان یا رواق (و بیونانی Stoa) یکی از بناهای آتن بود، نام آن را درواقیون، یا داهل المظار ً، گذاشته اند.

زنون اگر چه در برخی از مسائل این مکتب با مبانی افلاطونی اختلاف داشت، ولی او را باید وارث و پیرو حکمت اشراق و سقراط و افلاطون دانست. زنون پیروان بسیاری از خود برجا گذاشت و عرصهٔ آن روزگار را تسخیر کرد و با نفوذ و سلطهٔ رومیها بر یونان و تمام مناطق مدیترانه، مکتب رواقی در آنجا نیز رونق گرفت و شاخهای از آن در روم بکار پرداخت.

زنون در سال ۲۶۲ ق.م در گذشت و شاگرد او کله آنتس (Cleanthes) معروف به حمال جانشین او گردید. در سال ۲۳۲ ق.م جای او را شاگرد دیگرش خروسیپوس (Chrysippus) گرفت. حکیم اپیکتاتوس بردهٔ آزاد شده رومی سنکا و پس از او امپراتور مارکوس اورلیوس اورلیوس (Marcus Aurelius) (۱۸۰ ق.م) پیروان و نمایندگان مشهور مکتب رواقی میباشند.

١) زيدة الصحائف نوفل أفندي، ص ٢٧.

رواقیون تحت تأثیر فضای جنجالی پرتبلیغ مکاتب مختلف ناچار به افشای عقاید اشراقی و سقراطی و افلاطونی بودند؛ از اینرو عقایدی مانند اقانیم ثلاثه (ذات أحدیت، عقل، نفس) ـ که بعدها در مکتب فلوطین معروف شد و مسیحیت و کلیسا أن را گرفت ـ جزو عقاید و أموزشهای رواقیون بود.

شهرستانی در این باره میگوید که زینون و خرسبس میگفتند، باری تعالی واحد محض است و عقل و نفس را دفعقواحده و با هم افریده و همه چیز جهان را با آن دو آفرید. عقل و نفس ابدی و بیزوالند. نفس دارای دو جرم است، یکی از آتش و هوا و دیگری از آب و خاک. نفس، متجسد به جرمی است که از هوا و آتش است، و این جرم متجسد است به جرم دیگری مادی که از آب و خاک می باشد. نفس، اعمال خود را بوسیلهٔ این جرم دوم مادی به ظهور می رساند. باید دانست که مقصود اینان از جرم و جسم، جسم تعلیمی دارای ابعاد ثلاثه نیست و به مکان احتیاج ندارد.

جرم مادی خاکی فناپذیر است، و جرم معنوی ناری لطیف و بیوزن و غیرملموس میباشد. اگر پاک و مهذب باشد به عوالم روحانی راه مییابد. تا در قید جسم مادی است از انجام کار بدون ابزار مادی عاجز است، و هنگامی میتواند که بدون حاجت به ابزار و آلات اعمالی انجام دهد که از قید تن راحت شود. ۱

همچنین از ایشان نقل شده است که می گویند خداوند تعالی جهان را با نفخهای (Pneuma) آفرید که از آتش ازلی بود. گاهی از آن نفخه به «Logos» تعبیر کردهاند که آن را مرادف با «عقل» می دانند و طبیعت جهان یا «عالم کبیر» از آن صادر شده است، و انسان عالم صغیر می باشد.

١) الملل و النحل، شهرسناني، ج ٢، ص ٢٥٨.

عقیدهٔ دیگر آنان، اعتقاد به «دوره و کوره» یا تکرار تاریخ و زمان در دورههای بزرگ چندین هزار ساله است که می دانیم این عقیده از ایران و هند وبابل به آن مناطق رفته است و سابقهای بسیار دارد.

با وجود آنکه تمام این عقاید و تمام فروع آن را ـ که از مختصات حکمت باستانی ایران و مکتب فیثاغوری و اورفئی است ـ در پیروی از سقراط و افلاطون میشمارند، امتا عقاید دیگری نیز التقاطی در آنها از آثار مشائی دیده میشود که بحسب ظاهرمخالف افلاطون و مکتب اشراقی است.

رواقیون ادراکات و علم را مستقیماً ناشی از حس و حواس ظاهری میدانستند، و علم را کلّی و ظرف کلیات را در ذهن میشمردند که امروز این مطلب جزء اصول متعارفه علوم شده است.

امّا بخش مهم این مکتب ـ برخلاف مکتب مشائی ـ بر حکمت عملی ـ بمعنای تهذیب عملی نفس ۲ ـ تکیه داشت، و حکمت نظری محض را بدون جنبهٔ خیر و نوعی هواپرستی میدانست. ۲ می گفتند که حکمت حقیقی حکمت عملی است، و حکمت نظری مقدمه و برای آن است. چون جهان یا عالم کبیر، و انسان یا عالم صغیر را پیوسته بهم میدانستند، از اینرو عقل یا حاکم عالم کبیر را مطابق طبیعت و پیروی از قوانین طبیعت را موجب فضیلت می شمردند. و چون غایت حکمت وصول به فضیلت و در نتیجه رسیدن به سعادت است، بر آن بودند که انسان حکیم باید از عقل پیروی کند و با

۱) بیدایش علم نجوم، واندر وردن، ص ۲۲۷ (فارسی)، سهرحکمت در اروپا، ج ۱، ص ٤٢.

۲) در فلسفهٔ مشائی نیز بظاهر از اخلاق و تهذیب و سیاست سخن گفته میشد، ولی حتی حکمت عملی آن هم جنبهٔ نظری وذهنی داشت و مثلاً علم اخلاق ارسطوئی نوعی روانشناسی است نه تربیت عملی، و لذا فاقد جنبهٔ سازندگی است.

٣) خريف الفكر اليوناني، عبدالرحمن بدوي، ص ١٠.

طبیعت هماهنگ و همراه باشد تا حکیم باشد.

با وجود این اهتمام به حکمت عملی، رواقیون به علم منطق نیز اهمیت میدادند که بنظر میرسد از منطق مشرقی و ایرانی گرفته شده بود و شاید با منطق ارسطو فرق داشته است. منطق را در دو باب جدل و خطابه بحث میکردند و به الفاظ و رابطهٔ آن با مفاهیم بسیار اهمیت میدادند و این همان شیوهٔ سقراط در مقابله با سوفسطائیگری بود. گویی منطق را نه برای صیانت فکر خود که در واقع برای صیانت ذهن مستمع و مخاطب و جلوگیری از مغالطه میخواستند و این همان شیوهٔ منطق مشرقی است که در قرآن نیز شبیه به آن دیده میشود.

برخی از مورخان اروپائی رواقیون را بسبب شباهت بسیارشان به حکمت قدیم ایرانی و مکتب فیثاغوری و سقراط و دوری از روش ارسطوئی، فاقد جنبهٔ فلسفهٔ یونانی (هلنیک) میشمرند و میگویند سبب این بیگانگی آنان از یونانی مآبی آن است که رؤسای آن هیچیک یونانی نبودند اگر چه آموزش آنان در یونان بود. خود زنون لبنانی بود و پیروان اصلی و برجستهٔ آن غالباً سوری یا رومی بودند، اگر چه سقراط را قدیس خود میشمردند. آ

همچنین برای بیان شباهت بسیارشان به حکمت شرقی و ایرانی تعبیراتی مانند اینکه «تأثیر کلدانیان را در آن محتمل میداننده" هممکن است با احیای مفاهیم اورفئوسی و دخالت دادن عقاید نو فیثاغوری، راه را برای غنوصیه (Gnosticism) همواره کرده باشنده گوان آن از مکاتب شرقی بسیار آشکار استه "بکار میبرند و حتی

۱) همان.

۲) تاریخ فلسفه (زنون)، برتراندراسل.

۳) همان.

٤) همان.

گاهی غم و اندوه آنها را فرا میگیرد که با میل فلسفهٔ یونانی به فلسفهٔ شرقی، فلسفهٔ (گرانبهای) یونانی که قاعدتاً مقصودشان همان دستاوردهای ارسطوست ـ راه انحطاط (ا) را میپیماید. ۲

#### شكاكان

پدیدهٔ تاریخی ـ فلسفی همعرض و همزمان این دو مکتب که تقریباً دو جهت گوناگون داشت، از مکتب دیگری نیز نام برده می شود که بمکتب هشک، (Sceptique) یا شکاکان معروف شده است.

این مکتب را از برخی جهات می توان پیرو یا دنبالرو پنهانی سوفسطائیان دانست، همانگونه که شرایط اجتماعی علمی آن دو نیز با هم شباهت داشت، ولی، بر خلاف سوفسطائیان که جنبهٔ ایجابی و کنشی و ادعای معرفت داشتند و شک خود نسبت به اصول حکمت را با تحریف لفظی یا معنوی و اظهار حکمتهای کاذب مانند آنکه دههیار حقیقت خود انسان است، ابراز میداشتند، شکاکان جنبهٔ سلبی و واکنشی آن را نشان میدادند و هر گونه معرفت را از خود و از امکان و دسترس بشر بدور میدانستند.

همانگونه که سوفسطاگری در اصل از تعارض ظاهری مکاتب ایلیائی و ایتالیائی و ایونی و مشرقی ایرانی و اندیشههای دیگر حاکم برخاسته بود، مکتب شک نیز ناشی از برخوردهای شدید حکمت افلاطونی و فلسفه ارسطویی و اندیشهٔ اپیکوری و رواقی بود.

ه) همان

۲) عبدالرحمن بدوی (در خویف الفکر الیونائی و موسوعةالفلسفة) میگوید: ۱۰... إن انسطاط الفلسفة قد افترن بانتقال مرکزها الرئیسی من آتینا نحوالشرق». (ص ۱۰ خویف الفکر الیونائی) و این بردگی فکری اوارثان هرمس را به دجالان فلسفه نشان میدهد.

طرفداران این مکتب ـ که معروفترین آنها بلکه مؤسس آنها شخصی بنام فورون یا پورون (Pyrrhon) است ـ معتقد بودند که حس، خطا می کند و ادراکات حسی، نسبی و قابل اشتباه است و مطلق نیست، عقل نیز قادر به کشف خطای معرفت نمیباشد، پس معرفت انسان پایهٔ درستی ندارد و قابل اعتماد نیست و نمیتواند سعادت بشر را تأمین کند، بلکه بیشتر سبب دل نگرانی و ناآرامی او می گردد. پس نه اصالت حس رواقیون و مشائیون، و نه اصالت معنای اشراقی و افلاطونی، باید با شک در همهٔ این عناصر فکری به عمل پرداخت و در سایهٔ فراغت از معرفت و پیجوئی آن خوشبخت زیست.

از دیدگاه روانشناسی اجتماعی علم و حکمت و اندیشه، این وضع را در دوران قرون جدید اروپا و سیر حکمت در غرب نیز می توان ملاحظه کرد؛ چه پس از انقراض یا انزوای فلسفهٔ مدرسی مسیحی (اسکولاستیک) و ظهور دکارت و بیکن و برخی اندیشمندان انگلیسی و آلمانی، تعارض شدیدی میان اندیشههای فلسفی نوپدید آمد تا جایی که در قرن بیستم، حاصل این تعارضات را می توان بروز همان مکتب قدیم شک، ولی بصورتهای جدید دانست.

مکاتبی مانند حسگرایی (یاپوزیتیویسم) و حسگرایی منطقگونه (پوزیتیویسم منطقی) یا لفت ـ تحلیلی (تحلیل زبانی) و تجربه گرایی و مانند اینها با وجود پذیرش معرفت امور تجربی ـ در واقع بر پایهٔ شک در معرفت گذاشته شده است، و پیشرفت فیزیک نوین نیز پایهٔ استحکام ادراکات حسی آنان را بیشتر سست نموده بود. اینها معتقد شدند که قضایای فلسفی (متافیزیکی) بیمعناست، چون راهی به اثبات ندارد و مشکوک است، گزارهٔ حقیقی (Factual) نیست، بلکه لغوی است و نوعی تعریف لفظی است که نه صدق و نه کذب هیچیک در آن راه ندارد.

یا ایک گزاره موقعی منطقاً صادق است که چیزی دربارهٔ جهان خارج نگوید. این

گزاره صرفاً بمناسبت معانی واژههای بکار رفته در آن می تواند راست باشد، اما قوانین طبیعت محتملند... الله عانون که راجع به یک نظم طبیعی می گوید «همیشه صادق است» را باید گزارهای موقتی تلقی کرد، ممکن است در آینده نادرست باشد... اهمیوم می گفت هیچ دلیلی در دست نیست که فرض کنیم در وقایع متوالی علت معلولی ضرورتی درونی وجود دارد. این توالی علت و معلول چیزی نیست جز تواتر زمانی وقایع. تحلیل هیوم اساساً صحیح است آ

همین فیزیکدانان متفلسف، «زبان علمی» را دارای سه دسته واژه میدانند:

۱ـ واژههای منطقی: ۲ـ واژههای مشاهداتی: ۳ـ واژههای نظری، که به آنها گاهی

۱ـ واژههای معنوع، گفته میشود. وی حتی اصطلاحاتی مانند «پروتون ـ میدان

الکترومغناطیسی ـ بار الکتریکی» را هم واژههای نظری میداند که «با شیوههای نسبتاً

ساده و مستقیم نمی وان آنها را مشاهده کرد».

یا دیگری میگوید: «دنیا را آن طوری که اثباتگران صریحاً فرض کردهاند نمی توان با بخشیدن مختصات فیزیکی دقیق به هر نقطهٔ موجود در گزاره، توصیف و سپس «راست» یا «دروغ» بودن گزاره را بررسی کرد. در هر مبنای مختصاتی باید یک ناحیهٔ عدم قطعیت با خود داشته باشد و در نتیجه، این بررسی غیر قطعی است و باید برای آن امکانی از خطا قائل شد» <sup>7</sup>.

«امروز وقتی میخواهی گزارهٔ «این قرمز است» را بسنجی نه «این» بدقت قابل سنجیدن است و نه «قرمز». بعلاوه علم یک مجموعه غیر مرکب از اجزاء جداجداست و

۱) مقدمهای بر فلسغهٔ علوم، رودلف کارناپ، ص ۲۹۳.

۲) همان.

٣) شناخت عمومي علم، ياكوب برونوفسكي، ص ١١٧.

در چنین حالتی آنالیز و تحلیل آن به جملات و گزارهها غیر ممکن است». <sup>۱</sup>

نظریهای که حقیقت بودن را با ابطالپذیر بودن ملازم می داند در فرجام کنونی آن نظریات شکاکانه نسبت به معرفت، معتقد است که واقعیات مفروض، یک حدس است و «مشاهده و عقل هیچکدام را بأن معنا که تاکنون مدعی معرفت بودن أن بوداند، نمی توان سرچشمهٔ معرفت دانسته. ۲

این دسته برای توجیه شک خود نسبت به بخشی از حقایق جهان هستی، نخست مسائل فلسفی (و در واقع خود فلسفه) را سلب حیثیت کردند و در خانه و زیر بال علوم دیگر نهادند، و سپس ملاک علمی بودن، مسائل و قضایا را بزعم خود «معنی» قرار دادند با این شرط که داشتن «معنا» در گرو تجربه و استقراء و قابل تجربه بودن، باشد. و نویسنده حدسها و استقراء و قابل تجربه باز قابل قضایای علمی، کلی و مطلقند از اینرو بهرانداز، استقصاء و استقراء شود، باز قابل تحقیق علمی نیست یا قابل اثبات نمیباشد، بنابراین، ملاک علمی بودن مسئله یا قضیه را آن دانستند که بتوان آن را «ابطال» کرد! چه اگر قابلیت اثبات ملاک می بود، نمیباشد.

اینها و امثال اینها که هنوز هم بصورتهای گوناگونی و گاه بصورت اصالت زبان یا پدیده گرائی و مانند آنها وجود داشته و دارد، نمونههایی از سیطره حکومت شک بر اندیشهٔ فلسفی غرب است که در برخی موارد مانند شکاکان قرون اولیه بنوعی مسودگرایی» و «دم غنیمتی» (پراگماتیسم) می انجامد که می گوید: «خُذِالغایات و انْرُك المبادئ». و در نگاه دقیق به اوضاع و احوال پریشانی و سرگردانی فلسفی که پس از

۱) همان، ص ۱۱۵.

۲) حدسها و ابطالها، کارل ریموند پوپر، ص ٤

دکارت و مونتانی (قرنهای ۱۶ و ۱۷ م) در اروپا روی داد - بخوبی می توان شباهت آن را با دوران شکاکان قدیم دریافت.

برای پایان بردن این بخش ناگزیر اندکی بشرح زندگی و اندیشههای هورونه یا پورون (Pyrrhon) - که بغلط پیرهون خوانده میشود - میپردازیم. وی از اهالی الیسا (Elisa) بود، در حدود سال ۳۷۴ ق.م <sup>1</sup> متولد شد و در سال ۲۵۷ ق.م درگذشت. در جوانی در سپاه اسکندر خدمت میکرد و به اسکندریه و از آنجا در یکی از سفرهای خود به هندوستان همراه اسکندر رفت، و گفتهاند که با حکمای برهنهٔ هندی آشنا شد<sup>۲</sup>. از وی کتابی باقی نمانده است. از تمام آنچه که از وی نقل میشود چنین بر میآید که وی در واقع یک دفد جزمیّت است، نه شکاک بمعنای منکر واقعیات.

شاگردان و بازماندگان مکتب او عبارتند از تیمون فیلونتی (Timon Philonte) و آرکه سیلائوس پیتانی(Arcesilas Pitane) (متوفی ۴۴۰ق.م) و کارنهاد (Carnead) ـ کارینادس ـ کلیتوماخوس (حدود ۱۱۰ تا ۱۸۰ق.م) و آنتیوخوس (متوفی ۶۹ق.م) و آنه سیدموس کرتی (Enesidemus) سکتوس امیریکوس (Sectus Empricus) (۲۱۰-۲۱۰) م، و آرکسیلائوس را مؤسس «آکادمی جدید» نام دادهاند.

...

۱) زبدةالصحائف

٢) تاريخ فلسفه غرب، برتراند راسل؛ خريف الفكر اليوناني، عبدالرحمن بدوي، ص ٦٩.

# افلوطين

تمام این مکاتب همزمان با مشائین و پس از آنها تا ظهور مسیحیت را می توان نتیجهٔ حملهٔ ارسطو به حکمت اشراق و واکنشهای گوناگون این مکتب در برابر زخمها و ضربههائی دانست که ارسطو به آن وارد ساخته بود و سیر طبیعی آن را بنوسانهای افراطی و تفریطی نشان می دهد، اگر چه روانشناسی و تأثیر طبیعت یونانی را هم نباید نادیده گرفت.

یکبار حکمت علمی بمعنای اشراقی و سقراطی آن بکنار میرود و بصورت فلسفهٔ محض نظری طبیعی و قواعد منطق درمیآید، و بار دیگر حکمت عملی محض و بخصوص اخلاق یکه تاز میشود و نه فقط فلسفهٔ نظری، که اساس معرفت را از میدان بدر میکند. از دید شاعرانه، این آشفتگی و بینظمی در اندیشهٔ فلسفی را میتوان به تب، و هذیانهای مکتب نما، و «حکمت گم کردگان، فیلسوف نما را به تبداران، تشبیه کرد و گفت: «بود آن هذیان گفتن دنباله این تبها».

اما سرانجام خورشید شرق دوباره تابیدن گرفت و عرفان و حکمت مشرقی (یا همان حکمت اشراق) از اسکندریه مصر سربدرآورد و فضای اندیشه و فلسفه را معطر

مقدّمهٔ مصحّح یکصد و هشتاد و نه

ساخت. حملهٔ اسکندر به مشرق اگر چه زیانهای مادی و معنوی بسیار ببار آورد؛ اما از سویی تشکیل حکومت واحد او، که در ظاهر زبان و فرهنگ یونانی را ترویج میکرد، در واقع مبلغ رسمی حکمت و علوم مشرق زمین و بویژه ایران گردید، و از سوی دیگر انتقال کتب تاراج شدهٔ حکمت و علوم نجوم و طب و ریاضی دربار و معابد ایران به اسکندریه که حتی تا دوران سلسله بطلمیوسیان (بطالسه) یونانی تبار مصر ادامه داشت و کتابخانه بینظیر و معروف اسکندریه را برپا و آباد ساخت سبب انتقال سریع حکمت مغان ایرانی به مصر و اسکندریه شد.

همانطور که در اول این مقاله دیدیم راههای ارتباطی میان ایران و مصر و مدیترانه از طریق بابل و سوریه و همچنین آسیای صغیر، همیشه باز بود و از این طریق روابط فرهنگی و گسترش فرهنگ حکمت ایرانی برقرار میشد؛ ولی حکومت اسکندر این روابط را سریعتر و گستردهتر کرد، زیرا نقل و انتقال سپاهیان و سیر و سیاحت سپاحان افزایش یافته بود و شهر اسکندریه که میراث باستانی خود را از زمان کمبوجیه با فرهنگ و حکمت و علوم ایرانی آمیخته بود بصورت حوزهای مستقل درآمده بود که اگرچه در ابتدا با آتن و دیگر مناطق مدیترانه رقابت نمیکرد، ولی بسبب دوری خود از آن تحت تأثیر نوسانهای آن نیز قرار نگرفته بود و نطفهٔ حکمت ایرانی در آنجا در کار پرورش مکتبی عمیق و زنده و جاندار بود که بعدها به بزرگترین مرکز علم و فلسفه تبدیل شد.

این مکتب که بعدها نام آن را نوافلاطونیان گذاشتند، یک عرفان خالص بود که مشهور ترین حکمای آن فلوطین (Plotinus) میباشد.

فرق این مکتب با مکتب سقراط و افلاطون در آن بود که فلوطین حکمت و مکتب خود را مانند فیثاغورس مستقیم و بلاواسطه از ایران و منبع ایرانی گرفته بود. از يكصد و نود المظاهر الإلهيّة

اینرو باید او را فیثاغورس ثانی دانست که قرنها پس از وی نه درساموس یا ایتالیا که، در قارهٔ افریقا و در نقطهٔ جدایی (پیوستگی) سه قاره از یکدیگر پدیدار گردید.

برخی او را یونانی تبار م<sub>وپ</sub>پندارند و نویسندگان اروپایی بطریق اولی او را یونانی الاصل میشمارند. سبب اشتباه اینان نام یونانی (یارومی) اوست، و حال آنکه تسلط نزدیک به یک قرن اسکندر و مقدونیان و یونانیان به مشرق از این قبیل تأثیرات بسیار داشته است<sup>۱</sup> و داشتن نامی بیونانی دلیل بر یونانی الاصل بودن نمیشود.

همچنین بدنبال اثبات یونانی بودن فلوطین، سعی بیفایده میشود که مکتب او را حاصلی تاریخی از مکاتب گذشته یونان و مناطق یونانی نشین بدانند و حال آنکه عناصر این مکتب باندازهای از عناصر فلسفههای پیشین بدور است که استقلال آن را مسلم میسازد.

یکی از محققان مصری در کتاب خود چنین میگوید:

... و لو أنّ «أتسلر» ينكر أن تكون المذاهب الشرقية قد أثّرت تأثيراً كبيراً في الفلسفة، فأنّنا نجد كثيراً من الباحثين المعتمدين - مثل فاشيرو - يقول: «إنّ الفلسفة الأقلوطينيّة كانت فلسفة شرقية بكّل معنى الكلمة، فهي في روحها و جوهرها و طبيعتها شرقية. و أمّا المظهر الخارجي لها فإنّه و إن كان يرنانياً، فإنّ هذا لايوجب أن يجعلنا نعتقد أنّ له روحاً يونانياً و هذا ظاهر خصوصاً فيما يتصل أولاً بما قلناه عن الطابع التام لهذه الفلسفة، و ثانياً إنّ كثيراً من الأفكار التي كانت منتشرة في البيئة الهندية الفارسية، أي البيئة التي ظهرت فيها الحضارة العربية (الاسلامية)، قدأثر كلّ التأثير في هذه التي ظهرت فيها الحضارة العربية (الاسلامية)، قدأثر كلّ التأثير في هذه

۱) در ایران، هنوز برخی از مردم نام فرزندان خود را اسکنندر - یعنی همان دشمن بزرگ تاریخ خود ـ میگذارند، و همچنین است نامهایی مانند چنگیز و تیمور و از این گونهها.

مقدّمهٔ مصحّع یکیصدو نودویک

الفلسفة».

ففكرة الملائكة \_ أو الوسطاء، أو العقول المتوسطة \_ ثم فكرة «الصدور» خصوصاً، كل هذه أفكار شرقيّة من ألفها إلى يائها.

ففكرة الصدور ـ و هي التي تلعب أخطر دور في هذه الفلسفة و تكون الفكرة السائدة في كل أجزائها ـ فكرة شرقية مأخوذة عن المذاهب الهندية والفارسية ... فقد كانت هذه العناصر الشرقية تحلّق في الجو الذي وجد إبان ذلك العصر، في القرون الثلاثه الأولى للميلاد بوجه أخص، و كانت منتشرة إلى حد بعيد جداً في جميع الأوساط الشرقية التي استوطنت المدن المتوسطة بين الشرق القريب و الشرق اليوناني أي مصر خصوصاً، فكان المتوسطة بين الشرق القريب و الشرق اليوناني أي مصر خصوصاً، فكان هذا كافياً لانتشار هذه الأفكار و المذاهب الشرقية في هذه الأوساط، فلاسبيل إذن إلى إنكار تأثر الأفلاطونية المحدثة بالعناصر الفكرية الشرقية. أ

برخی بدنبال رابطهای بین مکتب معروف به غُنوسیّه (گنوسیان)<sup>۲</sup> و افلوطین هستند که در چند قرن پس از میلاد مسیح و پیش از آن در آن مناطق بوده است، و دلیل آن را شباهت بسیار این دو مکتب در وجودشناسی و نفسشناسی و جهانشناسی ( و تعبیراتی چون انسان کبیر و عالم صفیر) میدانند.

سبب این گونه تحقیقات بیهوده آن است که بیشتر محققان غربی و پیروان آنها در ملل دیگر سررشتهٔ اصلی را نیافتهاند و حاضر نیستند بپذیرند که گاهی مکاتب و نامهای گوناگون، همه یک ریشه دارند و مایهٔ اصلی آنها یک اندیشهٔ واحد متحول و

۱) خریف الفکوالیونانی، عبدالرحمن بدوی، صص ۱۱۵ ـ ۱۱۲ افاشیرو: التاریخ النقدی لمدرسة الإسکندریة.
 ۲) غنوص (به معنای معرفت) از گنوسس یونانی برگرفته شده، و کلمهٔ معروفی است که مصداق بسیار گنگ
 و تاریک ناریخی دارد و حتی بغلط به نحلههای صوفیگری هم گاهی گفته می شود.

يكحمد و دو المظاهر الإلهيّة

متحرک میباشد و همان است که روزگاری (در حدود ۲۶ قرن پیش از این) در مشرق و بخصوص در ایران وجود داشته. و نامهایی مانند غنوصیه و فیفاغوریه و افلاطونیه و اشراقیه و مکتب سقراط و افلاطون و فلوطین ... همه یک چیز و دنبالهٔ همان مکتب اشراقی یا مشرقی است که در ایران باستان به أن حکمت یا «خرد جاویدان» میگفتند و اسلام هم بعدها چیزی شبیه به آن را آورد.

گم کردن سر این رشته سبب شده که گاهی از شباهت شدید میان فلوطین و فیثاغورس متحیّر میشوند و برخی از خود میپرسند چگونه است که «احدیت» فلوطین تا این اندازه به «موناس» (Moras/Monas) فیثاغورس نزدیک است؟ و همچنین سایر شباهتها! و چرا فلوطین باآنکه با مکتب مشائی آشنا بوده، سخنی از «محرک اول» و «حرکت» نگفته و بجای آن از «صدور» و «فیض» و وسائط ایجاد مخلوقات مانند عقل (نه عقول) و نفس (نه نفوس) سخن بمیان آورده است؟

بنظر ما اگر غنوصیه را نه گروهی خاص، بلکه همان مکتب فیناغورس و حکمت ایسرانسی بدانیم، فلوطین یک غنوصی است و بجای اصطلاح نادرست و نارسای نوافلاطونی باید مکتب او را «غنوصی» نامید، ولی اگر مقصود از این کلمه نام گروهی باشد که گویا همزمان با فلوطین در همان نواحی بودهاند، اباید گفت که وی نه فقط از آنها نیست، بلکه حتی بروایت فرفوریوس، رسالهای در ردّ آنها نوشته که در مجموعهٔ تاسوعات وی آمده است. ا

باری، فلوطین (یا پلوتین ـ پلوتینوس: Plotinus) یک مصری است که گفته میشود در شهری بنام لوکو (لوکوپلیس) در مصر علیا در حدود سال ۲۰۴ میلادی

ا تاریخ فلسفه، امیل بریه، ج ۲، ص ۳۱۰.

٢) إنئاد ٢، رسالة ٩ (مجموعة رسائل فلوطين، ج ١، ص ٢٥٥).

مقدمة مصخح يكصدو نودوسه

متولد شده، و در بیست و هشت سالگی به اسکندریه رفته و همراه اریگنس در محضر عارف و حکیمی بنام آمونیوس سکّاس (Ammonius Saccas) یا حمال حکمت فرا گرفته، و در سی و نه سالگی با سپاهیان یک سردار رومی (کُردیانوس) که به ایران اشکرکشی کرده بامید رسیدن به منبع حکمت همراه میشود.

معروف است که با کشته شدن آن سردار، وی نیز به آسیای صغیر (وانطاکیه) بازگشته، ولی این از نظر تاریخی و تحقیقی درست بنظر نمیرسد؛ زیرا مستند اصلی این سخن شاگرد او فرفوریوس است، و فرفوریوس اقرار دارد که از گذشتهٔ او چیزی نمیدانسته و فلوطین حاضر نبوده چیزی از زندگی خود به شاگردان بگوید. از طرفی بسیار بعید است که حکیمی بامید دست یافتن به حکمت و علوم مشرقی تا به ایران بیاید، ولی بسبب کشته شدن یک سردار نظامی رومی، از فکر خود پشیمان شود و باز گردد.

شباهت بسیار کارهای او به هندیان نیز همین تردید و تعجب را برای محققان بوجود آورده و بسیار طبیعی بنظر میرسد که سالها در ایران گردش نموده و حتی تا هندوستان رفته باشد و بزرگان و حکمایی را در ایران و هند دیده باشد.

در اینجا مناسب است اندکی به آمونیوس نیز بپردازیم. اگر چه نام او با الف و «آه نوشته شده، ولی بعید نیست که نام حقیقی او «عامون» که نامی مصری است باشد، بخصوص که قفطی او را شاگرد هرمس اول دانسته است. اینگونه تحریف اسامی و تبدیل به اسامی یونانی در آن زمان معمول بوده، مثلاً فرفوریوس که لبنانی و اهل صور است میگوید که او را که نامش «مَلِک» به معنی پادشاه بوده مالخوس (Malchus) مینامیدهاند و مینویسد که به این هم بسنده نکرده همشاگردی و دوست وی آملیوس او را بهازیلیوس» (بیونانی بمعنای شاه یا ملک) مینامیده، که در واقع مرادف نام مادری

فورفوریوس است. <sup>۱</sup>

مورخان آمونیوس را بنیانگذار مکتب اسکندریه (اسکندریون) ـ یا بتعبیر اروپایی آن: «نوافلاطونیان» <sup>۲</sup> ـ میشمرند. گفتهاند که والدین مسیحی داشته و به دین قدیم یونان بازگشته ۲، ولی این مطلب تأیید نشده و بسیار بعید است.

فلوطین گویا عمدهٔ معلومات خود را از آمونیوس (عامون) فراگرفته، زیرا خود را راوی مکتب او نشان میداده، و از آنجا که فلوطین حکیمی اشراقی (و بتعبیر معروف: افلاطونی یا غنوصی) است، مسلم می شود که آمونیوس نیز حکیم و عارفی اشراقی بوده، اگرچه مانند افلوطین از مکتب مشاء و مکاتب دیگر نیز خبر داشته است.

فلوطین در سال ۲۴۴ م. به وطن بازگشت<sup>6</sup> و سپس رم را که نوخاسته و آمادهٔ پذیرش بیشتر آموزشهای او بود برگزید و به آنجا رفت و بساط تدریس خود را در آنجا بنا نهاد و در حدود سال ۲۷۰م درگذشت.

مهمترین آثار فلوطین بیش از پنجاه رساله است که در دستههای نُهتایی و در شش فصل به وسیلهٔ شاگردش فرفوریوس گردآوری شده است، که تماماً تقریرات و باصطلاح دانشگاهی جزوههای درسی اوست که بوسیلهٔ شاگردان تهیه شده است. این رسالهها را بسبب تقسیمات نُهتایی، در زبان عربی تاسوعات یا تساعات، و در یونانی Eneads نامیدند. •

۱) **آثار فلوطین، ل**طفی، ص ۱۱۱۶.

۲) این اصطلاح جدیدی است که مورخان اخیر گذاردهاند.

٣) تاريخ الفلسفة، دكتر مرحبا، ص ٣٢٥.

تصوف و ادبیات برتلس، ص ۲۷.

ه) بخشهایی از الهیات تاسوعات را که نام دتنولوجیاه داشته مترجمان و تحریف و «ائولوجیاه نام دادنید، و حتی آن را از کتب ارسطو معرفی نمودند، و همین سبب زیبانهای بسیباری برای رشد فلسفه، و موجب خوشنامی بی اساس برای ارسطو نزد حکمای مسلمان گردید.

وی مانند دیگر حکمای اشراقی، حکمت نظری را همراه با حکمت عملی (اخلاق و سیاست کشور) می سندید و درس می گفت. در روم نزد امپراتور آنجا، «گالینوس»، و ملکهاش منزلت و حرمت بسیار داشت و از آنان خواسته بود که شهری را در اختیار او بگذارند تا آنجا را بشیوهٔ خود «جامعهٔ نمونه» بسازد و نام آن را شهر افلاطون بگذارد. مدتی شهر ویرانهای را که بنام افلاطون بود به وی دادند، ولی بعدها بدخواهان، امپراتور را نسبت به هدف وی باخبر ساختند و او نیز نگذاشت که فلوطین این کار را بانجام برساند.

ویژگی مکتب فلوطین، عرفانی بودن و روانی و همسازی آن است. وی اگر چه نام خدا یا صانع را نمی برد، ولی هستی بخش و آفرینش را ویژهٔ دوجود مطلق، و حقیقی و محض می داند که از آن می توان به واجب الوجود یا موجود ضروری الوجود فلسفه تعبیر کرد؛ حقیقتی که یکتا و غیر موصوف به صفت و بیهمتاست و دست خرد به شناخت و معرفت آن نمی رسد. فیض سرشار او ـ که لازمهٔ ذات اوست ـ سبب آفرینش صادر اول بنام عقل، (یا نوس) می گردد؛ حقیقتی که یکتا و ساکن و غیرمتغیر است و از او موجودی بنام دنفس؛ (یا پسوخه) به وجود می آید که جلومهای گوناگون او انسان و جهان را می سازد.

این سه حقیقت طولی و علت ـ معلولی، سه رکن یا «اقنوم» جهان بینی فلوطینی است که بعدها به تثلیث مسیحی انجامید و آن را سه حقیقت عُرْضی فرض کردند. در عرفان اسلامی از آن به عماء مطلق، و فیض اقدس و فیض مقدس تعبیر میشود.

میان مکتب عرفانی فلوطین و عرفان اسلامی شباهتهایی هست که بعدها از آن سخن خواهیم گفت، ولی هرگونه تعبیر از عرفان اسلامی یا عرفان ایرانی پس از اسلام به «فلسفهٔ نو افلاطونی ایران» نابجا و غلط و بدور از تحقیق و حقایق تاریخی است. ۱

فلوطین، ذات باری ـ یا وجود نخستین ـ را کمال محض می داند که صفات او در واقع صفاتی سلبیه و تنزیهیه است. او بسیط و واحدمن جمیع الجهات ( در خارج و در ذهن) است؛ جوهر و عرض نیست، شیء نیست و فوق شیء است، ولی در عین حال کل الأشیاء است، زیرا مبدأ جمیع اشیاء است.

صادر اول یا عقل (نوس)<sup>۲</sup> ازلی نیست، ولی ابدی است؛ ساکن و **مؤثر کل التأثیر** است، فیاض ثانی اوست که روح یا نفس را تدبیر میکند.

نفس، صادر دوم و رابط بین عقل و جهان مصنوع است و ملهم و مدبر نفوس و عقول جزئیه میباشد؛ که فلوطین آن را به آتش ابدی تشبیه میکرده و بطریق اولی: «روحانیةالعدوث والبقاء است، و میگوید اگر از عناصر اربعه یا امزچهٔ اربعه بوجود آمده بود چگونه میتوانست آنها را نگه دارد و حفظ کند؟ و نیز نفس را به دایرهای تشبیه مینموده که دارای ابعاد نیست و مرکز آن عقل است و شوق و عشق سبب گردش نفس بدور مرکز میگردد. عملان میگردد. عملان ایناند از ایناند نیست و مرکز آن عقل است و شوق و عشق سبب گردش نفس بدور مرکز میگردد. عملان ایناند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملان ایناند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند ایناند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند ایناند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور بدور مرکز میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگرد میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگرد میگردد. عملاند و شوق و عشق سبب گردش بدور مرکز میگرد میگردد. عملاند و شون و عشق سبب گردش بدور مرکز میگرد میگرد

گویا مقصود وی از نفس، همان روح است که گاهی از آن به کلمهٔ طوگوس، تعبیر شده و فیلون متکلم یهودی آن را از اشراقیون پیش از خود فراگرفته بوده، و بعدها مسیحیان آن را با عیسی مسیح، تطبیق نمودند.

۱) مرحوم اقبال در سیر فلسفه در ایران، ص ٤٢ این تعبیر را کرده است.

۲) بـرترانــد راســل میگوید که اروبـاییها بـرای نـوس nousکلمهای نیافتند و آن را معادل Mind یـا Intellectual گرفتند، بنظر ما همین سبب برخی اشتیاههای دیگر شده است.

۳) سهروردی از آن به دملکهٔ نورانیه: تعبیر میکند (ال<mark>مطارحات</mark>د ص ۴۵٪) و ملاصدرا آن را دشعلهٔ ملکوتیه؛ میخواند (از جمله در مبدأ و معاد، ص ۲)، و پیش از این دیدیم که هراکلیتوس نیز اصل اشیاء را آنش نامیرا میدانست.

٤) در ملل و نحل شهرستاني، و نيز در كتب ميرداماد و ملاصدرا همين نقل شده است.

مقذمة مصخع يكتصدو نودو هفت

مادّه در فلسفه فلوطین جایی ندارد جز آنکه سایه (ظلّ) و تاریکی (غَسَق) و فقر محض است. ادراکات حسی انسان ارزش ناچیزی دارد و علم واقعی را با شهود می توان بدست آورد.

خود فلوطین نیز اهل شهود و قادر به خلع بدن و درک مستقیم حقایق با چشم غیرمادی بوده و در کتاب وی و نیز در شرح زندگی او آمده است. فرفوریوس مینویسد که شاگردانش اصرار داشتند تصویر او را ترسیم کنند، ولی حاضر نمیشد و میگفت این جسم که خود یک ظل است مگر چیست که از آن باز، ظل دیگری تهیه شودا فلوطین بشیوهٔ مغان و حکمای ایرانی و فیثاغوریان گوشت نمیخورد، کم میخوابید، به جسم اهمیت نمیداد.

دربارهٔ وی نوشتهاند که در تمام علوم زمان خود ماهر بوده و ددر هندسه و ریاضیات و مکانیک و علم مناظر و موسیقی تبحر داشته، ولی حاضر نبوده وقت خود را بپژوهش تفصیلی در آنها بگذرانده.

«در جلسات درس بدستور او شروح فلسفه مشائی خوانده می شده، ولی او خود مطالب این تفسیرها را تکرار نمی کرفته و مطالب این تفسیرها را تکرار نمی کرفته و می کوفته و می کوفت و می کو

\* \*

مکتب اسکندریه پس از فلوطین به دو شاخهٔ مسیحی و غیر مسیحی تقسیم شد: شاخهٔ مسیحی آن اوریگنوس (Origenus) (گاهی بنام اوریجن ـ یا اوریژن خوانده میشود) بود، و شاخهٔ دیگر آن فرفوریوس (برفوریوس ـ Perphyrios) واضع کلیات پنجگانه یا ایساغوجی (Isagoge) در منطق و کتابی در اتحاد عاقل و معقول: نیز

۱) دورهٔ آثار افلوطین، لطفی، ص ۱۱۱۱.

أملیوس و یامبلیخوس و ابرقلس (پروکلوس) و چند تن دیگرند.

ما بر این تقسیم اصرار نداریم و حتی گمان قابل قبولتر آن است که همانگونه که اریگنوس ـ همشاگردی فلوطین ـ به مسیحیت گراییده بوده، فلوطین نیز در واقع آن را پذیرا بوده، زیرا اساس حکمت اشراق بر پذیرش پیامبران و قبول وحی بوده؛ و همچنانکه در انجیل مثا آمده است در زمان تولد عیسی مسیح در بیتلحم چند تن از مغان ایرانی از ایران بعزم دیدار عیسی نوزاد، براهنمایی ستارگان و تنجیم، به أنسو رفته بودند و هیرودیس حاکم رومی باخبر شده بفکر کشتن عیسی برآمده بود و شرح آن در انجیل مذکور آمده است.

سلمان فارسی نیز که یکی از مغان بزرگ ایران بود برای رسیدن به پیام آور اسلام «حضرت خاتم الانبیاء (ص) و ایمان به وی رنجها برد و سفرها کرد، که در تواریخ آمده است. از اینرو بسیار بعید بنظر میرسد که شخصی عارف و معنوی مانند فلوطین باداشتن دوستی مانند اوریگنوس، از مسیح و نبوت و صدق رسالت او خبر نداشته، یا داشته ولی از آن اعراض نموده باشد و با وجود اعتقاد او به روح الهی ـ یا نفس یا کلمه ـ که یکی از مصادیق آن عیسی مسیح بود، مذهب شرک و بتعبیر برخی «وثنیت» را برگزیده باشد.

اگر چه درباره فرفوریوس نوشتهاند و مشهور است که بر ضد مسیحیان کتاب نوشته، ولی باز هم دربارهٔ این شاگرد صدیق ٔ فلوطین نیز نمی توان آن را بی اعتقادی و بی ایمانی به عیسی دانست، و ممکن است مخالفت او با جریان ضدعرفانی بوده است که در میان برخی مسیحیان بریا شده بوده و حتی به تکفیر اوریگن انجامیده است.

۱) فرفوریوس میگوید در حشن نولد افلاطون شعری خواندم که مرموز و الهام بود ... فلوطین بصدای بلند. به من گفت: نو در آنِ واحد، هم شاعر هستی، هم فیلسوف، و هم مفشر آسرار مقدس؛ و پیداست که «محرم اسرار مقدس» با پیامبر خدا مخالفت نمیکند.

بنابراین، توجه مسیحیان اولیه را باید معلول یا نتیجهٔ اعتقاد و هماهنگی عرفان اشراقی و حکمت مشرقی با نبوت عیسی دانست، نه بالعکس، ولی چون عرفای مسیحی قرون ۲ و ۳م بصورت جریانی مستقل در تاریخ فلسفه آمدهاند، ما نیز همان ترتیب را در پیش میگیریم.

اکلیمنسوس اسکبندرانی و اوریگین را نخستین فیلسوفان مسیحی معرفی میکنند. اوریگنوس در سال ۱۸۵۵م به دنیا آمد و در ۲۵۴م از دنیا رفت، و همچنانکه دیدیم او و فلوطین با هم از درس آمونیوس بهره گرفته بودند. فرفوریوس مینویسد که: اروزی اریگنس در مجلس فلوطین حضور یافت، فلوطین دچار شرم شد و خواست درس را قطع کند و چون اریگنس از او خواهش کرد که بسخن ادامه دهد، گفت: وقتی شخص میبیند که شنوندگانش آنچه را او خواهد گفت میدانند شوق سخن گفتن را از دست میدهد؛ و پس از زمانی کوتاه لب از سخن فرو بست و به مجلس بابان داد.ه ا

از این داستان، منزلت والای حکمت و دانش اوریگن آشکار میشود. گفتهاند او و فلوطین و آرینوس عهد کرده بودند که ـ بنا بسنت قدیم حکمت مغان ایرانی و سیرهٔ فیثاغورثی ـ چیزی دربارهٔ اسرار حکمت ننویسند، ولی آرینوس عهد را شکست، از اینرو آن دو نیز برای پیشگیری از تحریف حکمت، اجازهٔ نشر درسهای خود را دادند.

فلسفهٔ این حکیم رنگ و بوی کلام مسیحی را ندارد، بلکه یک حکمت اشراقی خالص است و به اقانیم سه گانه ـ ولی طولی، یعنی أحد، عقل، نفس ـ معتقد است و بعدها که عقاید شرک آمیز خورشید و میترا (و زهره) پرستی رواج یافت، تثلیث مسیحی نیز اقانیم سه گانهٔ افقی و عرضی گردید و نظریهٔ طولی اقانیم کفر شناخته شد.

پس از وی حکمای مسیحی دیگری نیز آمدند که بر این عقیده ـ جمع بین

۱) همان، ص ۱۱۱۲.

مسیحیت با عرفان شرقی ـ بودند، برخی مانند آریوس Arius (حدود ۲۵۶ تا ۲۳۴م) همچون اوریگن، تکفیر شدند ا و برخی مانند آگوستینوس (Aagustinus) (۲۵۴ تا ۲۵۴۰م) جزء قدّیسین کلیساگردیدندِ. آگوستینوس اصلاً از اهالی شمال آفریقا بود، مدتی به حکمت ایرانی و سپس به مانویگری گرایید و سرانجام مسیحی شد، سپس حکمت مشرقی را با مسیحیت بهم آمیخت و تنویت را به تثلیت بدل کرد. انحراف عمدهٔ او جدا اندازی میان حکمت اشراقی محسوب میشد. وی به جدایی کلیسا از حکومت، و امر دنیا از امر آخرت فتوا داد و برویهم او را می توان رویگردان از حکمت شمرد.

حکیم دیگر مسیحی بوئه ثیوس (Boethius) ـ حدود ۴۸۰ تا ۵۲۴ م ـ (نویسندهٔ کتاب تسلای فلسفه) است که به ارسطو و مشائین نیز گرایش داشته و دربارهٔ منطق چیزهایی نوشته و حکمت عملی افلاطون را نیز ترویج میکرده است، حکومت وقت او را به سبب عقایدش اعدام نمود.

مکتب اسکندریه و رم فلوطینی، در قرون بعد به مراکز دیگری از سوریه یا آتن منتقل شد؛ یامبلیخوس (lamblichus) شاگرد فورفوریوس (درگذشته در ۳۳۰م) مرکز سوریه را تشکیل داد؛ شاگرد او آئدسیوس (Aedsius) در پرگامون (Pergamon) و نستوریوس (نسطور ـ Nestorius) و پسرش پلوتارخوس در آتن، و ابرقلس یا پروکلوس (نسطور ـ ۴۱۰) (Proclus) در بیزانس و قسطنطنیه مدرسهٔ فلسفه گشوده بودند و مکتب فلوطینی یا افلاطونی را ترویج میکردند، و همچنانکه گفتیم عرفان و مسیحیت و فلسفه وکلام بهم آمیخته بود.

در منطقهٔ سوریه که مرز و جای برخورد دو امپراتوری ایران و روم شرقی بود

۱) در شورای کلبسایی نیقبه در سال ۳۲۵م،و مجمع قسطنطنبه در سال ۳۸۱م نظریهٔ او کفر شناخته شد.

حوزههای علمی و فلسفی نیز گاه دچار آشفتگی میشدند و ناآمنی برای حکما در قلمرو رومهای علمی و فلسفی نیز گاه دچار آشفتگی میشدند و انصیبین، و بعد از آن «حرّان» بسیار پررونق بود و برخلاف مدتی کوتاه که در اوایل مسیحیت بزبان یونانی میل شدید یافت شده بود، مکاتب شرقی بیشتر بزبان سوریائی یا سریانی اهمیت میدادند و حتی بسیاری از کتب حکمای قدیم یونان بسریانی ترجمه میشد.

شهرهای درهاه و انصیبینه قلمرو ایران بودند و با حکمای ایران و مغانی که در دربار سلاطین ساسانی خدمت می کردند رابطه داشتند و در هر دو شهر، مکتب ایران شهرت داشت و بسیاری از حکمای آن ایرانی بودند. شهر درهاه که گرفتار حکومت رومی شد حکمای آنایرانی بودند. شهر درهاه که گرفتار حکومت رومی شد حکمای آنجا که بیشتر نسطوری و در عرف ایرانیان بهدین و پاکدین شمرده می شدند (زیرا مسیح را حادث و مخلوق خدا می دانستند نه قدیم بالذات) و دنبالهٔ مکتب افلوطین و اوریگنس و آریوس را از دست نداده بودند در ۴۸۹م از طرف امیراتور روم (زنون) رانده شدند و به ایران آمدند و با استقبال ایرانیان روبرو گردیدند و در دربار ایران قدر و قیمت یافتند. مکتب نصیبین هم بوسیلهٔ ایرانیها اداره می شد، تا آنکه در شهر کندیشاپور (جندی شاپور) نیز مدرسهای برپا گردید و حکمای منطقهٔ سوریه به آنجا روی آورند و شهرت آن از مدارس دیگر بیشتر شد.

در زمان انوشیروان هفت تن از حکمای افلاطونی از اتن اخراج شدند (۵۲۹م)، این حکما که مشرب افلاطونی داشتند بیدرنگ به ایران که فعالترین مراکز فلسفی و علوم شده بود روی آوردند و دیری در ایران ماندند و از فرصتی که برای ایشان در آشنایی از نزدیک با حکما و مغان ایرانی پیش آمده بود و افلاطون آرزوی آن را داشت، بهرهٔ بسیار یافتند و در بازگشت به آتن ارمغانهایی از دستاوردهای خود از ایران و هند به آنجا بر دند.

دوران انوشیروان را می توان پررونقترین ادوار فلسفه و علم پس از حملهٔ اسکندر دانست، زیرا علاوه بر میراث گذشتهٔ ایرانی، وی کوشش داشت که از هند و سوریه و اسکندریه و یونان و روم نیز کتب و آراء علما و حکما راگردآوری کند و آن را به اوج خود برساند. پس از انقراض بقایای اسکندر مقدونی و از بین رفتن اقوام و کم تمدن اشکانی و برپایی سلسلهٔ ساسانی، حکمت ایرانی باز به دوران رونق خود رسید و حکمت و علوم، بویژه طب و نجوم و تا حدودی ریاضیات، توسعه و ترویج یافت. اردشیر و شاپور ساسانی نیز در گردآوری کتب بتاراج رفتهٔ حکمت و علوم ایرانی از قلمرو یونان و روم و هند کوشش بسیار کردند و حتی کتبی را که بسریانی و یونانی نوشته شده بود بفارسی برگرداندند.

محتمل است که پس از ویرانسازی کتابخانهٔ معروف اسکندریه ـ که بسیاری از آن کتب ایرانی بود ـ بوسیلهٔ امپراتور روم و غارت و آتش سوزی آن، بخشی از آن کتب بغارت رفته بعدها بدست مشتریان ایرانی رسیده و به خزاین و کتابخانههای ایران بازگردانده شده باشد.

یکی از ویـژگیهای دورانـهای پس از ارسـطو ـ و بـخصوص در اسکندریه و جانشینان سوری و آرامی آن ـ تخصصی شدن علوم پزشکی و نجوم و ریاضیات (بخصوص هندسه) و جدا شدن آنها از مادر خود، فلسفه یا حکمت بود.

در این دورانها به پزشکان و منجمان و ریاضیدانان مشهور برمیخوریم. در پزشکی مکتب بقراط و جالینوس و در هندسه اقلیدس، و در علم هیئت و نجوم بطلمیوس و برخی دیگر شهرت یافتند که پیروان اینان شمرده میشوند.



با ظهور اسلام (۹۶۱م) و نزول قرآن، علاوه بر عقیدهٔ توحیدی که با شرک و چندگانه پرستی بشدت بمقابله برخاسته بود، جهان پینی جدیدی به مؤمنان و مسلمانان عرضه شد که در سراسر عربستان سابقه نداشت. سرزمین عربستان بسبب وسعت صحرای آن و خشکی و گرمای زیاد و دور بودن از مراکز تمدن، در حکم جزیرهای دور افتاده بود که از فرهنگ ایران و روم فقط بت پرستی (یا ستاره پرستی) آن را برگرفته و از اندیشهٔ فلسفی یا علوم و حتی خط و ادب محروم بود و بجز شعر که از روی استعداد طبیعی بروز می کرد و ارزش اجتماعی داشت و همردیف با شجاعت و ثروت محسوب می شد، چیز دیگری نداشت.

در میان این مردم ـ که شهرنشینان اندک آن از راه تجارت یا خدمت به ثروتمندان زندگی میگذراندند و بادیهنشینان آن برخی کشاورز و برخی راهزن بودند ـ یهود، و در برخی مناطق مسیحیان، مردمی با فرهنگ شمرده می شدند که آنها نیز بجز اعتقادات خرافی خام مذهبی، چیزی از علوم و فنون و بخصوص از حکمت و علوم عقلی نمی دانستند.

در چنین جامعهای ظهور ناگهانی معارف و مسائل مهم فلسفی با صبغهٔ دینی و از راه وحی، مانند چشمهٔ جوشانی بود که در آن صحرای خشک پدیدار شده باشد، از اینرو اهل آندیشه و بویژه جوانان را بسوی خود کشید.

مسائلی مانند احدیت ذات الهی و صمدانیت او، و اینکه نه زاده و نه زاییده شده و قدیم و ابدی است، و همچنین مسائلی مانند قضا و قدر و ارادهٔ قاهر الهی همراه اراده و اختیار بشری، و نیز قیامت و حشر و معاد و بهشت و جهنم و دهها موضوع مهم دیگر در جهانبینی بشری، ناگهان در اندیشهٔ مسلمانان جای گرفت و همین سبب گردید که پرسشهایی را بوجود بیاورد و پیامبر(ص) به آنها پاسخ بدهد که آغاز تنفسیر قرآن، همین پاسخها بود.

با رحلت پیامبر(ص) سیر این مسائل نه فقط از بین نرفت، بلکه بیشتر شد. پیامبر(ص) پیش از درگذشت خود، جانشینی برای خود تعیین کرده بود که پسرعم و داماد وی، و همانگونه که خود پیامبر از آن تعبیر مینمود، دروازهٔ علم پیامبر و مفسر عالی وحی بود ا این شخص ـ که امام علی(ع) سرسلسلهٔ شیعه یا امامیه میباشد ـ بسبب برخی رویدادهای سیاسی و اجتماعی که بلافاصله پس از وفات پیامبر رویداد از خلافت محروم ماند و سرانجام بعنوان چهارمین خلیفه و جانشین پیامبر مدتی کوتاه بر مسند حکومت اسلامی نشست.

بر اثر اختلافات و دستهبندیهای سیاسی و اجتماعی ـ که بعدها بنام شیعه و سنّی نامیده شد ـ فقط آن عده از مردم از مکتب علی امیرمؤمنین(ع) بهره میبردند که پیرو او یا به وی خوشبین بودند، و سیر آن مکتب، زنجیرموار پس از وی ادامه یافت و جانشینان او هریک بنابر مقتضیات زمان و فراغتهای مردم، پارهای از حقایق جهان را ـ و در واقع مسائل فلسفی نزدیک به زندگی مردم و مؤثر در تحولات روحی و اجتماعی را که با وجود نظری بودن آن جنبهٔ حکمت عملی و تأثیر تربیتی و اخلاقی نیز داشت ـ برای مردم و اندیشمندان زمان بیان میکردند؛ و تا بحدّی این آموزشها پیشرفته بود

١) حديث نبوي: أنَّا مدينة العلم و عليُّ بابها.

که در زمان پیشوایان پنجم و ششم (جانشینان امام علی دع) یعنی امام باقر (ع) و امام جعفر صادق (ع) سالهای ۸۰ تا ۱۲۹ه (۲۰۰ تا ۲۶۰) میلادی آن را در جلسات بزرگ بصورت درس به شاگردانی - که گاهی به چند هزار نفر می رسیدند - آموزش می دادند و بعدها برخی از پروردگان آن درسها، بزرگترین متکلمان زمان خود شدند.

گروه دیگر، که سیاست حکومتها، آنها را از جانشینان امام علی (که مشهور به اهل بیت پیامبر(ص) بودند) بدور نگه میداشت بچند سبب از لحاظ اعتقادات مذهبی و نکات فلسفی قرآنی در سرگردانی بسر می بردند:

اؤل آنکه چون خلیفهٔ دوم نقل و روایت سنت پیامبر را بشدت ممنوع ساخته بود و این ممنوعیت ـ که حدود یک قرن تا زمان خلافت عمربن عبدالعزیز، حتی بعد از آن ادامه یافت ـ میان مردم با حدیث پیامبر و محدثان و راویان صادق آن فاصله انداخت، بسیاری از احادیث گرانبهای نبوی از میان رفت: اگرچه اهل بیت (یعنی سلسلهٔ امامان شیعه) در میان خود آن را کاملاً محافظت میکردند و همه جا آن را بیان میداشتند (معمولاً در شهر مدینه در حجاز که مقر آنان بود).

این فاصله میان مردم و حدیث و سنت پیامبر، ضایعهٔ بزرگی بود و زیانی بسیار به معارف اسلامی و تفسیر پیامبر از قبرآن بوجود آورد و سبب شد که مدعیان قرآنشناسی از هر طرف بساط خود را برای مردم بگسترانند و عقاید و برداشتهای شخصی خود را از قرآن بنام اسلام به ذهن مسلمین فرو کنند.

دوم آنکه شدت تبلیغات حکومت بنی امیه و مروانیها علیه امامعلی (علیه السلام) و فرزندانش و کشتار بی امان و بیرحمانه آنان از پیروان اهل بیت، سبب ترس مردم و جدایی آنها از اهل بیت می شد و آنها را از رسیدن به سنت پیامبر (ص) محروم می ساخت.

دويست و هشت المظاهر الإلهيّة

سوم چون پس از خلافت معاویه، اهل بیت و امامان شیعه معمولاً در شهر مدینه اقامت داشتند و قلمرو وسیع اسلامی ـ که از خراسان تا شمال آفریقا گسترش یافته بود ـ گستردهتر و دورتر از آن بود که براحتی به آنان دسترسی پیدا کنند و در میان آنهمه خطر جانی از آنان بهره ببرند، از اینرو عامهٔ مسلمین منبعی برای پاسخ به مشکلات اعتقادی خود بخصوص در فهم قرآن مجید ـ که مکرر از قضا و قدر و مشیت و عدل الهی و صفات خداوند سخن می گفت ـ نداشتند.

این پدیده سبب بروز جریانی شد که بعدها بنام علم کلام و متکلمین معروف گشت. مثلاً شخصی بنام حسن بصری از شاگردان امیرالمؤمنین علی(ع) (وفات: ۱۱۰ ه/ ۲۲۸م) مدعی آشنایی با اصول عقاید اسلامی و تفسیر صحیح قرآن بود، از اینرو در دوران بنی امیه در هنگامی که مردم برای نماز به مسجد می آمدند، در جایی از مسجد می نشست و برای مردم عقاید اسلامی را بیان میکرد.

پدیدهٔ تاریخی دیگری که سبب گرمی بازار این متکلمان و مشوق و عطش مردم میشد ماجراهای سیاسی بود که معمولاً با تکیه بر آیات قرآن یا حدیث پیامبر(ص) انجام میگرفت. از جمله در زمان حکومت و خلافت امیرالمؤمنین امام علی(ع) ـ و بخصوص پس از صلح او با معاویه و قبول حکمیت تحمیلی ـ مسائلی را مطرح ساختند که بظاهر دربارهٔ معنی کفر و فسق و ایمان بود، ولی کاربرد سیاسی داشت.

مخالفان امام (علی) که به سیاست وی اعتراض داشتند، اصولاً هرگونه ترک وظیفه (مذهبی یا سیاسی یا نظامی) را کفر و خروج از دین معرفی میکردند. این اعتقاد بعدها مزاحم حکومتهای اموی شد، زیرا پادشاهان این سلسله پایبند عمل به قوانین اسلامی و رعایت قرآن نبودند و براساس این عقیده و نظریه، کافر شمرده میشدند و صلاحیت خلافت و حکومت اسلامی را از دست میدادند.

از اینرو بتشویق خلفای اموی نظریهٔ دیگری بنام وارجاء - که طرفداران آن را گروه دمرجنه مینامند - ساخته شد. این گروه نوعی جبر و سرنوشت قطعی را تبلیغ و اثبات میکردند و از طرف امویها تأیید میشدند. حسن بصری اگرچه به سرنوشت یا تقدیر الهی معتقد بود، ولی با جبر بشدت مخالفت میکرد و به اراده و اختیار کامل انسان معتقد بود، و در مقابل گروه وقدریه یا جبریان و مرجئه قرار میگرفت. وی از لحاظ سیاسی نیز مخالفت سیاست معاویه و امویها بود و همهٔ آنان را ستمکار و فاسق میدانست و میگفت این خلفای بنی امیه که خون مسلمین را بناحق میریزند و اموالشان را بزور میگیرند و بیتالمال مسلمین را بتاراج میروند و همه گونه فسق را انجام میدهند و میگویند که وافعال تقدیر الهی است و نباید با آن به مخالفت برخاسته، دروغ میگویند و دشمنان خدا هستند و خداوند آنها را عذاب خواهد کرد برخاسته، دروغ میگویند و دشمنان خدا هستند و خداوند آنها را عذاب خواهد کرد زیرا فرموده است: ﴿ جَزَاهُ بِنَا کَانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ (

شاگردان او معبد جُهنی (درگذشته ۶۹۹۱/۵۸۰) و غیلان دمشقی (۱۲۵ه/۷۴۳م) که به شام رفتند نیز با نظریهٔ جبر و قدر ـکه مخصوص طرفداران حکومت بود ـمخالفت مینمودند و به همین سبب اعدام شدند.

شاگرد دیگر حسن بصری بنام واصل بن عطاه (درگذشته ۴۹۱ه/۴۹۹م) بر سر مسئلهای با او به مخالفت برخاست و از استاد خود برید و حوزهای برپاکرده که در تاریخ او را رسماً مؤسس فرقهٔ «معتزله» دانستهاند اگرچه در واقع حسن بصری پایه گذار کلام غیرشیعی است با آنکه خود او را شیعه و از پیروان امیرالمؤمنین علی(ع) دانستهاند.

بنابراین، جریان اندیشه و تفکر فلسفی ناشی از عقاید اسلامی که بعدها علم

١) سورة واقعه، آية ٢٤.

دويست و ده المظاهر الإلهية

کلام نامیده شد ـ در چهار دستهٔ عمده ۱ خلاصه شد که با انشعاب ا**بوالحسن اشعری، به** پنج دسته رسید:

۱- شیعهٔ پیروان امام علی(ع)، که نگاهبان واقعی اسرار قرآن و تفسیر آن بودند. ۲- خـوارج، کــه گــروههای ســیاسی ضــدحکومتی، بلکه اساساً ضـدحکومت (آنارشیست) بودند.

۳- گروه طرفداران امویه و خلفا، که از طرف آنان حمایت می شدند.

۴ـ معتزله، که آنان را می توان فیلسوفان خودجوش پس از اسلام دانست.

ه اشعریه، که انشعابی از معنزله بود ولی بزودی مواضعی مقابل آن را بدست گرفت، و چون برخلاف معنزله و شیعه، با سیاستهای حکومت خلفا موافقت داشت در بیشتر دورههای تاریخ و حتی پس از انقراض آنان موقعیت بهتر و از اینرو طرفداران بیشتری یافت.

با زوال آثار دو دسته مرجئه (قدریه) و خوارج، و خروج آنان از صف اصحاب کلام، از آن پس جریان اندیشهٔ فلسفی در سه گروه خلاصه گردید و خواهیم دید که جریان اندیشهٔ معتزله بیش از یک قرن دوام نیاورد و بدلایلی چند منقرض گردید و آنچه را که بتوان نام علم کلام داد، یکی کلام شیعی بود که اساس استدلالی محکمتری داشت؛ دیگر کلاماشعری که تنها کلام غیر شیعی است.

.

۱) مکاتب کلامی و فقهی در قرون نخستین بسیار بود، ولی اندک اندک از میان رفتند و مکاتب کلامی بازمانده که در طول تاریخ اسلام دوش بدوش یا در برابر هم به سیر خود باقی مانندد یکی کلام شیعی است و دیگر کلام اشعری، که در قرون اخیر بخصوص در مکتب شیراز کلام شیعی با رنگ فلسفی خود اشعریگری را جذب نموده و تحتالشعاع خود فرار داد. مکاتب فقهی فرون نخستین هم بزودی به مکتب فقهی شیعه (معروف به فقه جعفری به نام امام جعفر صادق علیهالسلام) و مکاتب (یامذاهب اربعه) حنفی، مالکی، شافعی، حنیلی منحصر و خلاصه شد.

مقذما مصحّح دويست ويازده

در اینجا آنچه که از نظر تاریخی باید به آن توجه گردد و جلو پارهای از اشتباهات یا غرض ورزیهای محققان غیرمسلمان با آن گرفته شود، فاصلهٔ تاریخی میان کلام ناب اسلامی و کلام آمیخته به فلسفه های پیش از اسلام می باشد که پس از ترجمهٔ کتب فلسفی از سریانی و یونانی بوجود آمد.

بدون تردید با ترجمهٔ کتب فلسفی از سریانی و یونانی به عربی در زمان خلفا، علم کلام سخت تحت تأثیر بلکه نفوذ فلسفه یونانی قرار گرفت، ولی این کار در اوایـل قرن ۳ ه در دوران قدرت مأمون عباسی انجام شد. ۱

بنابراین، حدود یک قرن و نیم گسترش بساط بحث و درس و تألیف در معارف و مسائل فلسفی قرآن پیش از دورهٔ ترجمه را می توان کلام نساب اسلامی و بدور از اصطلاحات و مفاهیم فلسفه یونانی نامید؛ و علم کلام پس از ترجمه آن کتب راکلام ناخالص دانست. از اینروست که اصرار بیشتر محققان اروپایی بر اینکه کلام اسلامی زاییده و برخاسته از فلسفهٔ یونانی و اسکندرانی است، نادرست و تاحدودی همراه تعصب نژادی و مذهبی و فناسیونالیستی، می باشد.

همانگونه که گفتیم، کلام اسلامی در آغاز یک جریان فکری و فلسفی ناب برگرفته از قرآن و اصطلاحات آن همان اصطلاحات قرآنی و متعارف آن سرزمین بود، ولی پس از رواج فلسفهٔ یونانی، این دو جریان مانند دو رودبار شور و شیرین بهم آمیخت و علم کلام مصطلح را ساخت، اگرچه سرانجام با تلاش حکیم نصیرالدین طوسی علم کلام نیز شکل و قالب فلسفی یافت.

۱) اگرچه آغاز ترجمهٔ کتب سریانی و یونانی را زمان منصور مؤسس عباسیه میدانند، ولی این خلیفه به حکمت و منطق علاقهای نداشت و مقصود او ترجمهٔ کتب پزشکی یونانی بود که شهرت بسیار یافته بود، و در مرحلهٔ بعد به کتب نجوم و احکام تنجیم و طالعیبنی نوجه میشد.

دويست و دوارده العظاهر الإلهية

در سبب و انگیزهٔ این ـ باصطلاح ـ نهضت ترجمه در زمان عباسیان سخنانی گفته شده، ولی اگر به انگیزههای درونی و زیرین آن بخواهیم توجه کنیم متوجه میشویم که یکی از عوامل و انگیزههای مهم آن، مقابلهٔ خلفای بنیعباس با اهل بیت(و امام جعفر صادق(ع) معاصر منصور؛ و امام رضا(ع) معاصر مأمون) و باز کردن دکانی بود که نظر اندیشمندان و متکلمان زمان را از این شخصیتهای برجسته و رقبای خوشنام و عمدهٔ سیاسی خود برگردانند و آنها را سرگرم مباحث نظری نو سازند.

انگیزهٔ دیگری که به این عامل سیاسی نخستین حکومتی کمک میکرد اهداف مترجمان مسیحی بود که این کار را برای مقابله با اسلام و خدشهدار ساختن معوریت قرآن و کلام شیعه سودمند میدانستند؛ و اتفاقی نیست که بسیاری از این مترجمان روحانیان مسیحیت و مبلفان آن در قلمرو مسلمانان بودند.

بعبارت دیگر، ترجمهٔ کتب یونانی و سریانی به عربی در زمان عباسیان طبیعی و اتفاقی یا از روی حکمتجویی و علم دوستی نبود، بلکه منشأ سیاسی داشت و خلفای عباسی ـ و بویژه مأمون ـ آگاهانه از غیر مسلمانان، و بیشتر از غیر ایرانیان بهره میگرفتند و از اُسقفها و کشیشان مسیحی استفاده میکردند. از اینرو میبینیم که کتب فلسفه بیشتر از کتب ارسطو ترجمه شده است، زیرا بینش عرفانی و اشراقی افلاطونی و فلوطینی با مکتب شیعه نزدیک بود و بهمین سبب بعدها دستمایه اسماعیلیان قرار گرفت.

مأمون عباسی با معتزله موافق بود و در کار ترجمه، گویی در ظاهر قصد داشت آنان را تقویت و تجهیز کند، ولی هدف اصلی او بیرونق کردن حوزهٔ امامت و زعامت فکری وعلمی اهل بیت بود و در این راه حتی ببهانهٔ بحثهای آزاد مذهبی، بارها امام هشتم شیعیان ـ امام رضا(ع) ـ را با بزرگان ادیان و متکلمان توانای زمان روبرو

میساخت تا از اعتبار آن امام بکاهد، اگرچه در عمل، نتیجهای عکس خواستهٔ او حاصل میشد و آن امام بگواهی تاریخ، در همهٔ آن مناظرمها بخوبی غالب میگردید.

بهرحال، ترجمهٔ کتب فلسفی یونانی ـ سریانی تأثیر خود را بر اندیشهٔ اسلامی گذاشت و همانگونه که خواهیم گفت از این رهگذر در مذاهب مختلف کلامی تغییراتی ساختاری بوجود آمد.

معتزله از فلسفه یونانی بیشترین تأثیر را پذیرفتند و علم کلام معتزله بصورت هفتجوشی درآمد که از قرآن و حدیث و منطق و آراء حکمای ما قبل سقراط و مشائین در آن عناصری دیده می شد. نظآم (درگذشته ۲۳۱ه) و ابوالهذیل علّاف (درگذشته در حدود ۲۳۲ه) نمونه معروف و مقدّم صف معتزله پس از خلط با فلسفهٔ یونانی هستند و رنگ فلسفهٔ یونانی در آراء آنها دیده می شود.

همچنین دیگر متکلمان مشهور معتزله مانند هشام بن عمرو فوطی(۲۲۶ه) ابوعلی جُتانی(۳۲۱ه) و پسرش ابوهاشم جبائی(۳۲۱ه) جاحظ، عمروبن بحر(۳۵۵ه) شخام (۲۳۲ه) و عتادبن سلیمان (۲۵۰ ه) که همه از گروه معتزله بصره شمرده میشوند، و بشربن معتمر (۲۱۰ ه) و ثمامه بن اشرس (۲۱۳ه) و ابوموسی مردار(۲۲۶ه) و جعفربن مبشر(۲۳۵ه) و اسکافی (۳۲۰ه) و ابوالحسین ختاط(۲۸۹ه) و ابوالقاسم بلخی کعبی(۲۱۹ه) و قاضی عبدالجبار(۴۱۵ه) که از معتزله بغداد میباشند.

همین تأثیر شدید فلسفهٔ مشائی (وگاهی ماقبل سقراطی) در متکلمان معتزلی، سبب عکسالعملهای شدید محدّثان و متعصبان غیرشیعه گردید، و حـتی بـه تکـفیر معتزله و احیاناً شیعه انجامید.

برخلاف آنچه در تعریف علم کلام آمده و معروف است که دعلم کلام برای دفاع از شرع به وجود آمده، برای دفاع از شرع نبود؛ بلکه همانگونه که گذشت، آغاز رویش فلسفهٔ دويست و چهارده المظاهر الإلهيّة

اسلامی بود، و لذا در برخی موارد شاید با ظواهر شرع هم منطبق نمی شد و از اینرو مکتب اشعریت را ـ که انشعابی از معتزله و اعتزالی از آنان بود ـ باید عکسالعمل گرایشهای غیرمذهبی معتزله دانست. از اینروست که چیزی نگذشت که کلام اشعریگری با مذاق حدیثگرایان (اهل حدیث) سازش یافت، و کلاماشعری جبههٔ مدافع شرع را در پیش گرفت.

از طرفی کلام اشعری بمذاق سیاستمداران و دربار اکثر خلفا نیز شیرین می آمد، و لذا میبینیم که حدیثگرایان و اشعریه در دربار خلفای عباسی، جای مرجئه دربار امویها را گرفتند و عهدهدار دفاع از سیاست خلفا و امرا گردیدند.

خلفای عباسی بیاری همین مکتب، با خلفای فاطمی و طرفداران آنان ـ یعنی اسماعیلیه و باطنیه ـ و در حقیقت با اهل بیت پیامبر و سلسلهٔ امامان شیعه مقابله میکردند و نظام الملک طوسی وزیر سلجوقیان ـ که از سرسخت ترین دشمنان فاطمیان مصر و اسماعیلیه بود ـ از متکلمان معروف اشعری معاصر خود همچون ابوالمعالی جوینی(معروف به امام الحرمین) (۴۱۹ـ ۴۷۸ه) و غزالی در ظاهر برای تدریس کلام غیرشیعی در مدارس نظامیّه، ولی در واقع برای مقابله با اسماعیلیه و شیعه بهره میگرفت و سرانجام، مکتب اشعریگری را رسمی و اجباری و با فقه شافعی و سنی متحد

بسیاری از متکلمان اشعری جزو فقها و محدثان مالکی یا شافعی و حنبلی نیز بودند و گاهی منصب قضا داشتند؛ و اگر پیش از آن، میان محدثان، بویژه حنبلیان، با متکلمان اشعری تعارضی وجود داشت، ولی پس از آن به آشتی انجامید و اشعریگری مدافع حشویگری و اخباریگری گردید.

اما سیر علوم عقلی (و در صورت ظاهر کلام اسلامی) دارای پیچیدگی و فراز و

مقدَّمة مصحَّح دويست و پانزده

نشیب بسیار بوده است؛ زیرا شیعه که در اقلیت قرار گرفته بود و دستگاه خلفا بیرحمانه آنان را نابود می کرد و حتی امامان آنها را پنهانی مسموم میساخت و می کشت، ناگزیر به سازماندهی تشکیلات پیچیدهای شد که مایههای اعتقادی و کلامی آن برگرفته از قرآن و سنت، ولی از طریق امامان خود بود، فقه مستقل و جداگانه داشت، و شیوهٔ زندگی سیاسی و اجتماعی ویژهای را در پیش گرفته بود تا از نابودی بگریزد و مأموریتی را که پیامبر به جانشین خود امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب (ع) و یازده جانشینان دیگر خود داده بود بیایان ببرد و بشمر و سامان برساند. ا

سبب این موضعگیری شیعه را بایستی در تعولات سیاسی و اجتماعی آن دوره تاریخی یافت. عامه مردم ـ بجز گروهی که در نواحی دمشق، پایتخت امویها و بدور از مرکز وحی و رسالت و زیر فشار تبلیغاتی دستگاه معاویه زندگی میکردند ـ از خلفای بنیامیه ناراضی و آمادهٔ انفجار و انقلاب بودند، تنها محوری که اکثریت مردم در آن توافق داشتند داهل بیته یعنی سلسلهٔ امامان شیعه بودند که در عرف مردم آن زمان با رمز درضی آل محمده تعریف میشدند. گروهی از عموزادگان داهل بیته ـ که بعدها بنام عباسیان معروف شدند و خلافت براه انداختند ـ از این نیاز مردم بهرهگیری سیاسی و نظامی کردند و گروهی از خراسان، دورترین نقطهٔ قلمرو حکومتی، بمخالفت و قیام برخاستند و سرانجام حکومت سلسلهٔ امویها را منقرض ساختند.

اقدام بعدی عباسیان وانمود کردن خود بنام همان وارث پیامبر ویا رضای آل محمد(ص)، و سرکوب کردن خاندان امام علی(ع) بود و امام ششم شیعیان یعنی امام جعفرصادق(ع) که در آن زمان میزیست و در معرض نامزدی خلافت و حکومت بود،

۱) امیرالمؤمنین علیعلیهالسلام مستقیماً براساس واقعهٔ و نص صریح غدیر خم جانشین ببلافصل پیامبر بود و در سنت پیامبر(ص) صریحاً به وجود یازده امام دیگر از نسل وی اشاره شده بود، ولی مورد قبول عدمای از محدثان غیرشیعه قرار نمیگرفت.

دويست و شانزده المظاهر الإلهيّة

هدف اصلی حاکمان جدید و خطر بزرگ آنان شمرده شد.

از اینرو سلسلهٔ امامان و پیروان آنها از این پس بمراتب بیش از پیش در فشار و حمله و خطر نابودی قرار گرفتند، و شیعه که خود را آمادهٔ برقراری حکومت اسلامی بشیوهٔ پیامبر و امیرالمؤمنین علی(ع) نموده بود ناگزیر بسازماندهی سری و فعالیتهای زیرزمینی پرداخت.

امام جعفر صادق(ع) دارای ده فرزند پسر و دختر بود که بزرگترین آنها «اسماعیل» نام داشت. این فرزند بسیار به پدر نزدیک بود و بسبب شوق و شاگردی خود نزد پدر به علومی که با وحی به پیامبر(ص) مربوط میشد ـ و در جهان باستانی به آن حکمت میگفتند ـ دست یافت و اگر چه در جوانی و در زمان پدر خود درگذشت، اتا بعید بنظر نمیرسد که بسهم خود در ترویج مخفیانهٔ آن قسمت از علوم که علوم پنهانی شمرده میشدند، و یا تفسیر باطنی و فلسفی و عرفانی قرآن بودند کوشیده و دست پروردگان و شاگردانی داشته و همچنین رازدار پدر خود در سازمانهای پنهانی شیعه بوده است.

اگرچه منصب رسمی امامت شیعه پس از مرگ اسماعیل به امام کاظم علیهالسلام رسید، امّا فرزند اسماعیل بنام محمّد که یکی از وارثان علوم امام صادق(ع) و پدر خود بود مکتب پدر و جدّ خود را برپا نگهداشت. این بخش از تاریخ شیعه موشکافی و دقت تحقیق بسیار میخواهد، زیرا مدارک تاریخی آن مبهم و تاریک است و بسبب حساسیت زمان و اینکه خلفای بنیعباس در آن تاریخ دشوارترین اوضاع را برای اهل بیت و علویان بوجود آورده بودند، و بشدت از روابط و ارتباطات مخفی آنان - چه رسد به روابط ظاهری ـ مراقبت میکردند، آن دوران را میتوان به شدیدترین مقذَّمة مصحَّح دويست و هفا

حکومتهای پلیسی عصرمان تشبیه نمود. ا

در چنین شرایطی بود که امام کاظم(ع) ـ امام هفتم ـ به امامت رسید و برای پنهان ماندن مقام او بایستی پنهانکاریهایی انجام میگردید. از اینرو طبیعی است که مدعیان امامت برای اشتباه مأموران حکومتی از هر گوشهای ادعای امامت کنند و بتعبیر آمروزی بَنَل بهای امام واقعی جان او را حفظ نمایند.

اگرچه در تواریخ آمده است که فرزند اسماعیل <sup>۲</sup> زیر بار امامت هفتم شیعه ـ امام کاظم(ع) ـ نرفت و فرقهٔ اسماعیلیه را بوجود آورد، ولی دقت در تاریخ نشان میدهد که خود این ادعاها جزو همان سازمانهای پنهانی شیعه بوده و بعدها خواهیم دید که همه جا شیعهٔ امامیه (اثناعشریه) در امور سیاسی با اسماعیلیه همراه و همهدف بودند.

امامان شیعه مأموریت داشتند که در اولین زمان مناسب قیام کنند و کلمه واذا

۱) در تواریخ آمده است که در تمام راهها و جادههای بین شهرها مأمورینی بودند که قاصدها را بازرسی می کردند و علویون را می گرفتند، و حتی در شهرها نیز برای منازل امام و رجال علوی جاسوس و مراقب و خبرچین می گذاشتند و حتی آمده است که از روی دیوار و بام منازل اطراف. خانهٔ آنها را زیر نظر داشتند و گاهی نبمه شب مأموران خلیفه برای بازرسی خانهٔ امام و یاران او و یافتن اسلحه یا مدارک حرکات نظامی یا سیاسی برضد دربار خلافت به خانهٔ آنان می ریختند و آنها را در هر حال که بودند برای تحقیق و بازپرسی بنزد خلیفه می بردند.

در کتب تواریخ عمومی و تواریخ مختص این خاندان شرح این فشارها و بدرفتاریها و قساوتها و شکنجمها آمده است، و حتی مورخان نوشتهاند که خلفا علویان را در لابلای دیوار و زیر پایهٔ ساختمانها مدفون میساختند یا در زندان از گرسنگی یا شکنجه میکشتند.

۲) پس از اسماعیل بن جعفر پسرش محمدبن اسماعیل و برادرزاده امام کاظم(ع) سازمان سری شیعه را ( که بعدها اسماعیلیه و باطنیه و قرامطه و ... نامیده شد)اداره و رهبری می کرد برخی داستان سعایت او از امام کاظم(ع) را نزد هارون خلیفه نقل کردهاند که بلافاصله پس از آن به مرگ ناگهانی درگذشت، ولی چون محمدبن اسماعیل تا زمان مأمون حیات داشته این خبر درست نیست و همانگونه که در مقاتل العالیبین ابوالفرج، و عیون این بابویه، و ارشاد مفید آمده است داستان سعایت مربوط به فرزند دیگر اسماعیل به نام علی است. ر. ک: قاموس الرجال، ج ۸ ص ۱۶۰.

دويست و هجده المظاهر الإلهيّة

قام قائمناه که در روایات شیعه آمده معنائی اعم از قیام امام دوازدهم دارد. از طرفی قیامهایی - مانند قیام زید فرزند امام چهارم -امام سجاد(ع)- و قیامهای حَسَنیّون (محمد نفس زکیه و برادرش ابراهیم) - که پیش از آن انجام شده بود سرکوب گردیده و مشکلاتی بیشتر ببار آورده بود و سیاست و دوراندیشی اقتضا میکرد که بنیاد کارهای سیاسی محکم، و سازمانها همه زیر زمینی، فعالیتهای همه پوشیده و مرموز و کاملاً سری باشد.

بنظر میرسد که در این سازماندهی، امام واقعی، مسئول بیان احکام ظاهری و پاسخ به شبهات و مسائل و نقل حدیث برای شیعه بوده و آنچه که بعدها عرفان و حکمت ایمانی و یا فلسفه اسلامی نامیده شد همراه با تفاسیر عرفانی و رمز آمیز قرآن و بیان آثار حروفی و عددی آن، و تدریس علوم خفیه (مانند علم حروف و اعداد و جفر و نظایر آن) با نمایندهٔ مورد وثوق و برادرزاده او باشد؛ و این شیوه بسا سبب گردیده که اسماعیلیه، باصطلاح، هم بازوی نظامی و حزبی و سیاسی اهل بیت و تشیع باشند و فشار خلفا را از امام اصلی بسوی خود برگردانند، و هم در عین حال، حکمت اهل بیت و ترویج را ـ که در بیشتر ادوار و ازمنه امام اصلی امکان بیان آن را نداشت ـ تدریس و ترویج کنند.

\*\*

به تاریخچه سیر علوم عقلی در شیعه باز میگردیم: در چنین شرایط و اوضاع و احوال سیاسی و اجتماعی که بسیار پیچیده و دارای عناصر پنهانی است، محقق تاریخ فلسفه بآسانی نمی تواند سررشتهٔ سیر واقعی کلام یا فلسفه را در شیعه بخوبی دنبال کند؛ امّا می توان با یک تحلیل دقیق، سیر حکمت و علوم را در شیعه که ریشههای آن در سازمانهای پنهانی سیاسی و اجتماعی نهفته بوده است ـ اینگونه بیان نمود که در

مقلمة مصفع دويست و نوزده

آن هنگامه که از یک طرف سیل تهاجم فرهنگ یونانی زیر پوشش نهضت علمی و فرهنگی ترجمهٔ کتب فلسفی و علمی یونانی و سریانی به جامعه مسلمین سرازیر شد و معتزلهٔ متأخر یعنی متکلمان فلسفه گرا را بوجود آورد، و از طرف دیگر عکسالعمل آن بصورت مکتب کلامی اشعریه و فرقهٔ متعتب اهل حدیث حنابله پدیدار شد، مکتب شیعه امامیه بگونهای دیگر با آن رویداد برخورد نمود و نتیجهٔ آن برخورد را باید در چهار شاخهٔ جداگانه (کلام شیعی، عرفان یا باطنیگری، تصوف و اشراق و فلسفه محض) بررسی نمود و سرانجام آن را بهم پیوند داد.



#### كلام شيعي

برخلاف معتزله، کلام شیعی تأثیری چندان از ورود فلسفه و منطق بخود (جز ورود برخی اصطلاحات یونانی) نپذیرفت و از برکت و یاری احادیث ائمه اهل بیت(ع) راه خود را گم نکرد. در مقایسهٔ کلام شیعی با دو مکتب معروف دیگر، می توان آن را نقطهٔ اعتدال اشعری و معتزله و حدّ میانه آن دو مکتب دانست.

اشعریه صفات خداوند را ـ مثلاً ـ زائد بر ذات میدانستند، ولی شیعه بمانند معتزله زائد نمیداند، ولی همچون معتزله در افعال بشر، به تفویض مطلق قائل نیست؛ و اگرچه به «کسب» اشعریه هم اعتقاد ندارد، ولی فعل اختیاری و ارادی بشر را فعل خدا (در سلسلهٔ طولی مبادی فعل) میداند و به «لاجبر و لاتفویض بل أمر بین الأمرین» معتقد است، و این نوعی میانهروی و دوری از افراط و تفریط در خداشناسی است که از برکت حدیث اهل بیت و تعالیم آنها بدست آمده است.

مثال دیگر، معتزله به دعدل الهی، معتقد است و افعال خـدا را از روی خـیر و دارای حسن ذاتی میداند و میگوید خداوند چون عادل است پس ستم یـا فـعل شـرّ

۱) حدیث.

نباید از او سربزند. شیعه آن را پذیرفته و برخلاف اشاعره که هم منکر عدل، و هم منکر حسن و قبح ذاتی افعال ـ و قاعدهٔ تکوینی برای آن جز مشیت الهی ـ میباشند، عدل و حسن و قبح ذاتی را پذیرفته است.

یا اینکه مثلاً ، اشاعره، برخلاف معتزله، افعال خداوند را مبتنی بر غرض و غایت نمی دانند، ولی شیعه معتقد است که افعال الهی حسب طبع هر فعل حکمت آمیز دارای غایت است، ولی این غایت و غرض برای استکمال یا دفیع ضرر از ذات الهی نیست، بلکه بمعنای فیض لایزال و ازلی خداوند است که غایت آن در علم الهی خیر رساندن به بشر می باشد.

شیعه، مبانی اختصاصی ویژهٔ خود را هم دارد که در هیچیک از مکاتب کلامی 
دیگر نیست مانند امامت، که شیعه امامت یا ولایت (یا بتعبیر فلسفی: حکومت حکیم 
الهی و معصوم) را از فروع اصل نبوت و هر نبوت را برای برپایی حکومت عادل و مردمی 
و هر پیامبر را علاوه بر رسالت و ابلاغ قانون و وحی مأمور حکومت و اداره و تدبیر امور 
امت خود میداند. 
از ویژگیهای کلام شیعی اعتقاد به بداء ا برای خداوند متعال است، 
یعنی همانگونه که خداوند می تواند قوانین و شریعتی را که فرستاده هسخ و تغییر 
دهد، در جهان طبیعت نیز توانایی دارد که قاعده و قانون طبیعت را برگرداند و این 
مسئله در فلسفهٔ متأخرین ـ از جمله در حکمت ایمانی میرداماد و حکمت متعالیه 
ملاصدرا ـ بخوبی اثبات و برهانی شده است.

سیر علم کلام شیعه دارای فراز و نشیب چندانی نبود و جز چند حادثه از طرف حکومتها، اوضاع نابسامانی اجتماعی بر خود ندید، ولی موضوع امامت و ولایت ـکه شیعه آن را نه فقط از موضوعات حقوقی و فقهی، بلکه حتی دارای جنبهٔ اصولی و

۱) این نظریه و عقیده عیناً در حکمت اشراق باستانی نیز وجود داشته است.

اعتقادی میداند و حکومت مسلمین را حسب نصّ و عقل ویژهٔ ائمه دوازده گانه اهل بیت(ع) می شمرد، و طبعاً حکومت خلفای عباسی را که فاقد شرایط حکومت و از تقوا و عصمت و تدبیر و حکمت تهیدست بودند لایق حکومت نمی دانست و آنها را غاصب و «کودتاگر» معرفی می کرد ـ همواره برای شیعه حادثه ساز بوده و رنج و دشواریهایی بسیار را برای آنان فراهم ساخته است.

در تمام دورانهای تاریخ علم کلام شیعه در قرون نخستین اسلام، متکلمان چیرهدست و مشهوری در میان شیعیان بودهاند که نام برخی از آنان مانند هشام بن خکّم، مؤمن الطاق، هشام بن سالم، یونس بن عبدالرحمن، فضل بن شاذان، و خاندان نوبختی (فضل، اسحاق، علی بن اسحاق ـ ابوسهل اسماعیل، حسن بن موسی و ...) ابسیار معروف بودهاند.

این رشته از علم کلام تا زمان خواجهنصیرالدین طوسی از صبفهٔ فلسفی بدور ماند و بنظر نمی رسد که متکلمان نخستین شیعه با فلسفه سریانی و یونانی آشنا بوده باشند؛ ولی همانگونه که خواهیم دید، خواجهنصیرالدین طوسی با شیوهٔ خاص خود علم کلام را از محتوای قدیم و ضعیف خود تهی ساخت و آن را با عمیقترین مسائل فلسفه آراست و از آن پس علم کلام معتزلی، اشعری با کلام شیعی درهم آمیخت و صورت جدیدی بخود گرفت.

نکته مهم اینجاست که کلام شیعی ـ با حفظ جنبهٔ عقلی وفلسفی ـ هرگز از قرآن و حدیث دور نشد و به همین سبب در فلسفه، تأثیر متقابل گذاشت و فلسفه اسلامی را

۱) متکلمان معروف و برجستهٔ دیگری نیز مانند این مسکویه و این قبه و شیخ مفید ملقب بـه ایـن مـعلم (معاصر باقلاتی) و شاگردش سید مرتضی (معاصر اسفراینی) و شاگرد مشترک این دو یعنی شیخ طوسی ... بیش از نصبرالدین طوسی بودهاند.

۲) در بخش مکتب شیراز ـ در قرن ۹ و ۱۰هق ـ به آن خواهیم پرداخت.

به متون اسلامی (قرآن و حدیث) نزدیک ساخت تا بجایی که خواهیم گفت حکمت متعالیه ـ یعنی مکتب معنصر ایند دو عنصر متعالیه ـ یعنی محرفی نمود، که نه فقط با یکدیگر مخالفت ندارند، بلکه از یک منشأ برخاسته و در یک راه گام برمی دارند.

کلام اشعری ـ که تنها رقیب کلام شیعی بود ـ از قرن ۵ و ۶ هـ ق و بوسیلهٔ غزالی و فخرالدین رازی اندک رنگ باخت و در بیشتر مسائل (بنجز در امامت و چند موضوع دیگر) به کلام شیعی نزدیک شد، تا آنکه در مکتب شیراز فرقی چندان میان این دو مکتب نماند و یکپارچه گردید.

### فلسفه در شبيعه ١

ترجمهٔ کتب یونانی ـ سریانی به عربی، که تمام رشتههای حکمت آن روز (الهیات ـ مباحث عالیهٔ فلسفه ـ منطق ـ ریاضی ـ طبیعی ـ پزشکی ـ نجوم) را شامل میشد، در حکم تدوین دائرةالمعارفی بود که تمام موضوعات بالا بطور پراکنده در آن وجود داشته باشد؛ و حتی میان مکتب افلاطونی و ارسطوئی و اسکندرانی جداسازی دقیق انجام نشده بود و شاید به همین سبب بود که حتی کتاب تاسوعات فلوطین، بنام الهیات ارسطو (اثولوجیا) شهرت یافت.

بررسی مترجمان این کتب ـ و حتی کِندی که «فیلسوف» (فیلسوف عرب) نام گرفته ـ از حکیم یا فیلسوف بودن آنان نشانی نمیدهد، بلکه آثار بازمانده از آنان نشانگر آن است که خود آن افراد نیز در واقع دائرةالمعارفی بودهاند که فلسفه و علوم تابعه را

۱) آنگونه که در همین فصل خواهیم دید فلسفه به دو شاخه شبعه و غیرشیعه تقسیم نشد، و عنوان سیر فلسفه در شیعه برای رعابت روند بحثی است که سیرعلوم عقلی را در میان شیعیان بررسی میکند.

روایت میکردهاند و در شهرهای عربی و ایرانی و حزآن و شاید انطاکیه، هر یک حوزههایی داشته و کتب ترجمه شده را تدریس مینمودهاند.

نخستین کسی که ـ شاید در اواخر عمر هشتادسالهٔ خود ـ پا را از تفسیر کتب فلسفه بالاتر گذاشت و بصورت یک حکیم سنتی یا فیلسوف اصطلاحی درآمد، فارابی است. وی که او را خراسانی دانستهاند فرزند سرداری از مردم فارس زبان خراسان بود که در فاراب ترکستان بخدمت سامانیان مشغول بود و ابونصر فارابی در آنجا متولد گردید و لذا به فارابی مشهور شد (برخی احتمال دادهاند که این فاراب غیر از فاریاب ترکستان کنونی باشد). وی بسبب خاندان اصیل خود تربیت خوب داشته و شاید از ثروت نیز بی بهره نبوده است. وی را شاگرد یوحنابن حیلان مسیحی نسطوری دانستهاند (که محتمل است در مرو سکونت داشته و سپس به بنداد رفته است).

فارابی پارهای از عمر خود را در بغداد بتحقیق و تکمیل علوم عقلی پرداخت و با آنکه با متی بن یونس قریبالشن میباشد برخی او را شاگرد وی در منطق دانستهاند. حکیم فارابی بیشتر به مکتب اسکندرانی (مکتب اشراق افلوطینی) تمایل داشت، ولی گوئی در آن دوران او نیز مانند دیگران، توجه به جدایی کامل این مکتب و اشراق افلاطونی با مکتب مشائین نداشته و همه را بیک دیده می نگریسته است، و از آنجاست که به شرح کتب ارسطو نیز پرداخته و حتی در رسالهٔ جمع بین الرأیین کوشیده بگونهای میان آراء متضاد افلاطون و ارسطو آشتی بدهد.

وارث آثار فارابی، حکیم بینظیر، شیخالرئیس فلاسفه، ابن سینا است که بجای شرح و تفسیر کتب ارسطو ـ که در زمان وی محور فلسفه و تنها مکتب حاکم گشته بود ـ به پایهریزی فلسفهای عمیق و با رعایت مبانی اسلامی پرداخت و اساس فلسفه اسلامی کنونی را بنا نهاد که امروز بنام وی به «فلسفهٔ سینایی» معروف شده است. وی با آنکه به فیلسوف مشائی معروف است و کتاب معروف خود شفا را ـ که یک دورهٔ کامل حکمت الهی، ریاضی، طبیعی و منطقی است ـ بشیوهٔ مشایی بنگارش درآورده، ولی به متون حکمت اشراقی ترجمه شدهٔ اسکندرانی نیز دسترسی داشته و احتمالاً از میراث کهن حکمت ایرانی که در گنجینهٔ خاندانهای ایرانی بوده و نیز در کتابخانه امیر سامانی یافت میشده، بهرهٔ بسیار یافته و سرانجام کتاب حکمت مشرقیهن را نوشته است.

فلسفه، برخلاف علم کلام که طبع مذهب پذیری داشت و به کلام شیعی وغیر شیعی تقسیم می شد، باقتضای طبع خود صبغة شیعی یا غیر شیعی نیافت، و با آنکه ابن سینا شیعة امامی بود و با آثار اسماعیلیه و رجال علمی و سیاسی آنان آشنایی داشت، ولی در مکتب او چنین گرایشی دیده نمی شود و فلسفة او حالت اطلاق و جهانشمولی دارد.

سیر فلسفة اسلامی پس از ابن سینا و تاریخچه آن روشن است و به توضیح نیاز 
ندارد، و همانگونه که مکرر گفته ایم با وجود برخورد شدید آن با حکمت اشراقی 
(سهروردی و شاگردانش) از یکطرف، و تصوف و عرفان اسلامی از طرف دیگر، و جبهه 
معارضی از علم کلام و متکلمان اشعری و در کنار آنان اهل حدیث و اهل ظاهر، سیر خود 
را همچنان دنبال کرد تا سرانجام در کارگاه اندیشه و مدرسهٔ خواجهٔ طوسی پرداخت شد.

جا دارد سیر حکمت اشراقی را جداگانه و در کنار مکتب باطنیگری بررسی کنیم و حساب آن را از فلسفهٔ مشاثی ـ که بعدها در میان مسلمانان جای فلسفه بطور مطلق را گرفت ـ جدا سازیم.

# باطنيگرايي شيعي

برخلاف جریان ساده دو گرایش گذشتهٔ شیعی یعنی کلام و فلسفه، جریان مکتب

باطنگرا بسیار پیچیده و توفنده بود و سرنوشت بسیاری از رویدادهای سیاسی و اجتماعی را رقم زد و از کنار حوادث بسیار تاریخ گذر نمود.

همانگونه که اشاره شد، اسلام نه فقط دارای جهانبینی و اصول اعتقادی مشخص و حقوق بشری و مدنی و جزائی برجسته بود، بلکه مکتبی فلسفی نیز بشمار میرفت، با عناصر ظریف و استوار و متعالی و موضوعاتی که اندیشه عامهٔ مردم از درک آن عاجز بود. <sup>۱</sup>

یک مسلمان اندیشمند و جویای حکمت، بدون نیاز یا شناخت مکاتب فلسفی 
دیگر می توانست با آموختن دقایق و ظرایف قرآن و حدیث و آشنا شدن با زبان 
مخصوص آن به یک نظام فلسفی برسد که نه فقط براشراق که حتی بر برهان منطقی 
نیز بنا شده باشد. تعالیم پیامبر(ص) و اهل بیت(ع) بگونهای بود که می توانست یک 
مسلمان آماده و مستعد را به یک فلسفهٔ متعالی (که بعدها نام آن را حکمت ایمانی یا 
حکمت متعالیه گذاشتند) برساند و او را در جای یک فیلسوف واقعی بنشاند.

۱) مثلا در حدیث، شخص بیامبر نخستین مخلوق معرفی شده بود (و در آن نکاتی عرفانی و اشراقی وجود داشت که با عقل نخست فلوطینی و نور نخستین اشراق ایران باستان تطبیق می کرد)، در حالی که حدیث دیگر، نخستین مخلوق را دعقل، معرفی می نمود؛ و درک فلسفی این گونه سخنان برای عامه ممکن نبود. در ذات باری و داحدیت او در قرآن و احادیث نیز تعبیراتی بسیار ظریف بود که کمتر حکیمی تاب تحلیل آن را می بافت، مثلاً در حدیثی از علی علیه السلام آمده است:

ماوخده من كيفه، ولاحقيقته أصاب من مثله، ولا إيّاه عنى من شبّهه، ولا صمده من أشاراليه و تؤمّنه. كلّ معروف بنفسه مصنوع، و كل قائم في سواه معلول. فاعل لا باضطراب آلة، مقدر لا بجّول فكرة، غنى لاباستفادة، لاتصحبه الأوقات و لاترفده الأدوات. سبقالأوقات كزّنه، والعدم وجوزّه، والابتداء أزلّه ... (نهجالبلافه تا أخر خطبة ١٨٦).

و نبز احادث بسیار دبگر در خداشناسی فلسفی ـ از امام علی امیرالمؤمنین(ع) و دیگر اهل بیت ـ کـه هـر فیلسوف و عارف را شگفتزده میکند و نه فقط درک عوام، که حتی درک بسیاری از دانشمندان نیز از فهم آن عاجز است. زندگانی امام علی و دو فرزندش ـ که دچار خلافت و حکومت شده و در این راه بشهادت رسیدند ـ اجازه نمی داد که مانند فرزندان نسلهای بعد خود به تربیت شاگردان خود بپردازند، و اوضاع دشوار و مرگ آمیز زمان خلفای اموی ـ که طرفداران امام علی(ع) را بیدرنگ میکشتند و دودمان آنان را برباد می دادند ـ نیز با رشد این مکتب ناسازگار بود؛ ولی در پایان دوره امویها و آغاز حکومت عباسیها فضای نسبتاً باز سیاسی بوجود آمده بود که در آن دوران کوتاه دو امام و رهبر از اهل بیت، یعنی امام محمد باقر(ع) و فرزندش امام جعفر صادق(ع) توانستند شاگردانی را تربیت کنند.

همانگونه که گفتیم یکی از شاگردان چیره دست امام جعفر صادق(ع) فرزندش اسماعیل اسماعیل اسرسلسله اسماعیلیه بود که که پس از وی فرزندش جای او را گرفت و آموزش فلسفه و علوم دیگر را که پیش از ترجمهٔ کتب یونانی مردم از آن اگاهی نداشتند با نظام پنهانی سازمانهای زیرزمینی و تلاشهای سیاسی و اجتماعی درهم آمیخت، و همین تشکیلات، بعدها با تجربهٔ مغان ایران قدیم و فیثاغوریان، نزدیک و آشنا شد و نخستین سازمان پنهانی سیاسی ـ فلسفی پس از اسلام را برپا ساخت که علاوه بر آموختن حکمت نظری، در پی برپاسازی حکومت حکیمان ـ حکومت حقه ـ و حکمت عملی بمعنای صحیح بود، و بنام باطنیه و اسماعیلیه و تعلیمیّه، و گاهی بنامهای دیگر ـ که جنبهٔ تبلیغات منفی و تخریبی داشت ـ معروف شدهاند.

ورود کتب فلسفی و منطقی و علوم دیگر، و ترجمه از زبان سریانی و یونانی به عربی، و آزادی بیشتر ایرانیان از زمان مأمون عباسی بخصوص در کار حکومت، در معارف گروه باطنی اسماعیلیه تأثیر گذاشت و بیان معارف اسلامی را ـ که مصطلحات

۱) شاگرد معروف دیگر او جابربن حیّان است که بگفته قفطی (تاریخ الحکماه، ص ۱۹۰) باطنی و سرسلسلهٔ صوفیانی مانند حارث بن اسد محاسبی و سهل تستری است.

نوینی یافته بود ـ روانتر و آسانتر ساخت، و محافل سری آنان اندک اندک به مدرسان و مبلغان فلسفه و منطق و علوم ریاضی و طبیعی و نجوم بدل گشت؛ و در اواخر قرن چهارم(۳۷۳ه به بعد) که اخوان الصفا نمایانگر این حرکت سیاسی فلسفی شمرده می شود، اسماعیلیه حتی بظاهر نماینده و نماد فلسفهٔ مشائی بشمار می آید تا طرفدار و مروج حکمت اشراق.

حدود سال ۳۷۳ ه رسائل اخوان الصفا در میان شهرها و قلمرو خلیفهٔ بغداد محرمانه پخش گردید که در واقع اولین دائرة المعارف فلسفه و علوم تجربی در پنجاهو دو رساله بشمار می رفت و مؤلف (یا مؤلفان) آن نامعلوم بود. عدهای آن را پرداختهٔ گروهی مرکب از: مُقدسی ابوسلیمان محمد بن معشربُستی، و ابوالحسن علی بن هارون زنجانی، و زیدبن رفاعه، و ابوالحسن عوفی، و محمد شهرجوری مهرگانی (مهرجانی) دانستند؛ و چنین وانمود می شد که گروهی مصلح و دانشدوست که معتقد به زندگی بشیوهٔ اسلامی و برادری همراه با صفا و یکدلی هستند، و گروه خود را برادران اهل صفا (اخوان الصفا) نام گذارده اند ـ برای ترویج علم و تربیت روح و خرد جوانان و سایر مردم آن را نوشته اند، ولی اعتقاد خواص بر آن بود که نوشتهٔ امام وقت اسماعیلیه احمد بن عبدالله بن محمد بن اسماعیل بن جعفر (ع) است.

دربارهٔ این رسائل بحث بسیار شده است، آنچه که به تحقیق نزدیکتر بنظر میرسد و از ناهماهنگی رسالهها با یکدیگر بدست میآید آن است که کار نوشتن آن بدست گروهی بزرگ از متخصصان هر رشته انجام شده و مانند بیشتر دائرةالمعارفهای کنونی بوده است، و شاید ویراستاری و تنسیق آن بدست احمدبن عبدالله بن محمد انجام شده است. چون این رسالهها سادهنویسی شده و عمق و دقّت کتب تخصصی را ندارد نشان میدهد که یک اثر تبلیغاتی برای جذب جوانان و عضوگیری بوده، همانگونه ندارد نشان میدهد که یک اثر تبلیغاتی برای جذب جوانان و عضوگیری بوده، همانگونه

است که شیوهٔ همه داعیان اسماعیلی بود؛ که اول پرسشهایی بیجواب از مردم می کردند و سپس با استفاده از قرآن و حدیث و ادلّه عقلی فلسفی به آنها پاسخ می گفتند و به اثبات خدا و نبوت می پرداختند، و بعد از آن لزوم امامت و شخص ملکوتی بعنوان قرآن ناطق را اثبات می کردند و با بهره گیری از تأویل آیات قرآنی وجوب پیروی از امام اسماعیلیه را به ثبوت می رساندند.

بهر روی، اسماعیلیه یا باطنیه (تا زمان هلاکوخان مغول و شکست اسماعیلیهٔ ایران) سلسله جنبان و متولی فلسفه-اعم از فلسفه مشائی و حکمت اشراق ـ در جهان آنروز بودند و با وجود مخالفت حکومت خلفا و حکومتهای تابعه در ایران و مناطق دیگر آسیا و شمال آفریقا با آنان ـ که گاهی بصورت مخالفت صریح علمای اشعری یا اهل حدیث با فلسفه آشکار میشد ـ توانست مکتبی بشکل مکتب مغان ایران، و مکتب فیثاغورس در ایستالیا، و آمونیوس سکاس و فلوطین در اسکندریه، ولی گسترده ـ ـ بگستردگی قلمرو مسلمین ـ بوجود بیاورد.

باطنیه بمرور زمان از عناصر اعتقادی اسلامی اهل بیت دور شدند و در معارف اشراق ایرانی و اسکندرانی مستغرق گشتند، و همین سبب گردید که باطنیه تحت نام مشهور اسماعیلیه، بیشتر به جنبهٔ سیاسی و سقوط دستگاه خلافت عباسی و حکومتهای تابع آن بپردازند؛ و اگر چه در میان آنان زهد اسلامی و ریاضتهای مغان و توجه به کشف و شهود و حتی بهره گیری از چیزهایی مانند گیاه هوم برای آماده سازی نوآموزان - بسبک مغان ـ (که همین سبب گردید که دشمنان آنها اسماعیلیه و باطنیه را در تبلیغات حشیشیان یا بنگیان بنامند)دیده میشد، ولی از اوج عرفان اسلامی در آنار و احوال آنان چیزی دیده نمیشود، مگر آنکه تصوف آمیخته با حکمت اشراقی را که در قرون هفتم به بعد شکوفا شد، شاخهای از باطنیه و اسماعیلیه و دنبالهٔ کار آنها

ويست و سي المظاهر الإلهية

بدانيم.

این تلاش تبلیغاتی و سازمانی پنهانی، در عین حال، تبلیغ علم بخصوص علوم عقلی نیز بود؛ و از برکت مبارزهٔ پنهانی این گروه شیعی با خلفای عباسی و فقه و کلام و حدیث متعلق به آنان ـ که پس از اضمحلال معتزله، در واقع بساط فلسفه و هرگونه تعقل را برچیده بودند و حشویه و اشعریه را تقویت میکردند ـ هم فلسفهٔ مشائی و منطق ارسطویی و علوم طبیعی و ریاضی مصون و برجا ماند، و هم حکمت اشراق در أغوش تصوف و باطنیگری به زندگی دشوار پنهانی خود ادامه داد.

اسماعیلیه از برکت سازماندهی پنهانی و انضباط ٔ و بهره گیری صحیح از کتاب و سنت و عقل و حکمت، حکومت واقعی را در دست داشتند و حتی گاه مانند فاطمیان مصر، و حسن صباح در ایران، و برخی گروههای دیگر در آسیا و آفریقا حکومتهای نیرومندی تشکیل میدادند، و حتی شاید بتوان قدرت حکومت آل بویه را نیز مرهون یاری معنوی اینان دانست.

## عرفان شيعي وتصوف

این هر دو کلمه دارای معانی چندی میباشند و هریک را باید لفظ مشترکی به حساب آورد که گاه دارای معانی متضاد است. عوفان را اگر جهانبینی مبتنی بر پایهٔ شهود و اشراق بدانیم، مفهوم بسیار وسیعی میشود که هم حکمت مشرقی ایران قدیم و مکستب فیثاغورس و سقراط و افلاطون و فلوطین اسکندرانی و اورفئی و غنوصی (گنوسیان) را فرامیگیرد، و هم مکتب اهل بیت(ع) و فرقه باطنیه شیعه، و هم متصوفه را، و حتی برخی فرقهها و نحلههای شرق دور یا یهودی و مسیحی را نیز در بر

١) از جمله بنگرید به کتاب القرامطة بین المد و الجزر، دکتر مصطفی غالب.

خواهد گرفت.

تصوف نیز لفظی است که در تاریخ، به گروههای چندی گفته شده، که قهراً حکم لفظ مشترک را خواهد داشت؛ از اینرو هنگامی که در تاریخ به این کلمه بر میخوریم باید دقت و توجه داشته باشیم که مقصود از آن، کدام گروه از صوفیان است، وگرنه تحقیق، به گمراهی بدل خواهد گشت.

در ریشهٔ این کلمه اختلاف است؛ برخی آن را از «صوفی؛ به معنای پشمینهپوش گرفتهاند، و برخی نیز آن را اقتباس از Sophia (سوفیا)ی یونانی دانستهاند.

در اسلام و میان مسلمین، وصوفی، نخستین بار به زهاد و تارکان دنیا گفته شد که بهترین اصحاب پیامبر (ص) بودند و سلمان و اباذر مشهور ترین آنانند. تعالیم اسلام از یکسو مردم را به کار و تلاش و جهاد و نکاح و سازندگی می خواند، و از سوی دیگر آنها را به پاکسازی نهاد لذت طلب خود (یعنی هوای نفس) و تهذیب اخلاق فرمان می داد. شعار اسلام در این حدیث نبوی نهفته بود که «اعمل ایشیاك كانگ تعیش آبداً و اعمل ایشیاك كانگ تعیش آبداً و اعمل ایشیاك كانگ تعیش قداً» (کار دنیا را چنان بکن که گویی در آن جاودان خواهی ماند، و کار برای آخرت آنچنان که گویی مرکت فرداست).

امّا صفا و سادگی برخی افراد سبب میشد که خواستهٔ اسلام و پیامبر را ترک همه جانبهٔ جهان گمان کنند و یکباره از زن و فرزند و کار و کسب دست بکشند و به گوشهٔ عبادت و زهد و انزوا بکنجند. پیامبر(ص)، خود بارها این مردم را از زهد ناشایسته ملامت و ممانعت می کرد و آنها را به اعتدال فرا می خواند. با وجود این گونه تعالیم و اوامر و نواهی، باز تا قرنها عدهای زهد را بهانه برای ترک دنیا کرده بودند و کار به حلال یا حرام آن نداشتند.

دستهٔ دوم، زهاد و دانشمندانی بودند که علاوه بر آشنایی با حکمت ایمانی

دويست و سي و دو المظاهر الإلهية

اسلام، با حکمت اشراق ایرانی نیز آشنا بودند، و در قرن ۲ و ۳ ه ، این دسته صوفیه را می توان برخی از باطنیه دانست که اکثر آنها سلسله آموزهٔ خود را به امیرالمؤمنین علی علیهالسلام یا امامان دیگر می رساندند - مثلاً بشربن حارث (حافی) مرید امام کاظم(ع) و معروف کرخی (در گذشته ۱۹۹ ه/ ۸۱۵ م) خادم امام رضا(ع) که گویا ایرانی الاصل بوده و از مسیحیت به اسلام رو آورده است و سر سلسلهٔ عدهای از صوفیان است.

یکی از این افراد، جابربن خیّان کوفی ۱۰ یکی از معروفترین شاگردان امام جعفر صادق(ع) و طبق شواهد ـ مانند اسماعیل ـ وارث علوم باطنی آن امام بوده است و به «صوفی» شهرت داشته و پدر شیمی و علوم کیمیا شناخته شده است. قفطی دربارهٔ وی میگوید:

در دائرة المعارف اسلامی بریلز (انگلیسی) نقل شده که وی مؤسس شیمی (کیمیا) و برای مواد شیمیایی اسراری قائل بوده و آنها را دارای روح و جسم می دانسته است. این عقاید که شبیه عقاید مغان و فیثاغوریان است نشان می دهد که در میان معارف اسلامی و قرآنی نیز این اندیشه سابقه داشته و ریشهٔ آنان به وحی و نبوت انبیاء مربوط است.

**ذوالنون مصری** نیز شاگرد با واسطهٔ این سلسله از عرفاست.وی به نام ابوالفیض

١) قاموس الرجال: أبوعبدالله جابرين حيان بن عبدالله الكوفي المعروف بالصوفي (در گذشته ١٥٩ هـ / ٢٧٧ م).

٢) تاريخ الحكماء، فقطي، ص١٦٠.

ثوبان بن ابراهیم و اصلاً اهل نوبه و مصر و از شهر اِخمیم بوده است و گویا نژاد قبطی داشته است (در گذشته ۲۴۶ ه / ۸۶۰ م) اً. وی شاگرد جابربن حیان و یکی از کیمیا شناسان بوده که بتصوف مشهور و یکی از ستارگان درخشان عرفان الهی است.

این ذوالنون (و شاید در اصل زنون) را میتوان واسطهٔ آمیزش عرفان شیعی جعفری با عرفان اسکندرانی دانست و حتی از گفتهٔ شیخ اشراق سهروردی بر میآید که وی عرفان خود را از آنسو و در واقع از فیناغوریان گرفته و به سهل شوشتری (تستری) سپرده، همانگونه که ـ بگفتهٔ سهروردی ـ عرفان مغان ایرانی از راه بایزید بسطامی گسترش یافته و به حکمای بعدی رسیده است.

وى در كتاب المشارع و المطارحات چنين مىنويسد:

سهل بن عبدالله شوشتری (تُستَری) نیز از طریق ذوالنون مصری سلسلهاش به جابر و به امام جعفر صادق(ع) میرسد و در عین حال ـ بتعبیر شیخ اشراق ـ این سیّار (یا سالک) اهل شوشتر، حامل و حافظ میراث و خمیره و حکمت فیثاغوری و اسکندرانی است و میان حکمت اسلامی و اعرفان جعفری، با عرفان فیثاغوری تعارض و ناسازگاری نمی دیده است.

منصور حلّاج، (حسین بن منصور بیضاوی فارسی) (در گذشته ۳۰۹هـ / ۹۲۲ م)

الريخ تصوف، برتلس، ص ٣٠؛ تاريخ الحكماء، قفطى.

٢) المشارع و المطارحات (مجموعه مصنفات، ج ١، ص ٥٠٣).

که داستان او و پرده دریهایش معروف است ـ شاگرد سهل شوشتری است و با اسماعیلیه ارتباط داشته (که معنی تاریخی آن این است که از اسماعیلیه بوده) و در زندگی او آوردهاند که با «قرامطه» (اسماعیلیه) رابطه داشته و به همین گناه اعدام شده است؛ اگر چه در ظاهر برای اعدام این گونه علما یا عرفا، معمولاً خلفا یا امرا مجوزی از فقها و محدثان خود میگرفتند و آنها را از پیش به الحاد و کفر متهم میساختند.

ابن الندیم پیرو تبلیفات دربار خلفا و ذکر پارهای از آنها، دربارهٔ او چنین میگوید:

و كان جاهلاً مقداماً مدهوراً جسوراً على السلاطين مرتكباً للعظائم، يروم انقلاب الدول و يدعى عند اصحابه الإلهيه (!) و يقول بالحلول و يظهر مذاهب الشيعة للملوك (!؟) و مذاهب الصوفيه للعامة....

في أول أمره كان يدعو إلى الرضا من آل محمد(ص)، فسُعي به وأخذ بالجبل فضرب بالسوط....\

و كان يأكل اليسير و يصلى الكثير و يصوم الدهر... ٢

وی در همان کتاب شرح تبلیغات پنهانی وی را بشیوهٔ اسماعیلیه و شیعهٔ سازمانی در شهر سوس (شوش) مینویسد که چگونه وی دستگیر و کشته شد. از شرح ماجرا چنین بر میآید که در تمام شهرها در جستجوی او بوده و جاسوس گذاشته بودند تا آنکه زنی او را لو می دهد.

١) الفهرست، ابن النديم، ص ٢٧٠.

۲) همان، ص ۲۱۷: با وجود آنکه در ابنجا او را زاهد صائم الدهر، قائم الصلاة معرفی میکند. مقایسه کنید با ادعای برخی شیعه و غبرشیعه که او را اباحی و بیدین می دانستند. شیخ صدوق تحت تأثیر افکار عمومی زمان خود در کتاب عقاید خود میگوید:همن الفلاة بدعی التجلی بالعبادة منع شرکهم الصنلاة و جمیع الفرایش و دعوی المعرفة بأسماء انه العظمی...»!

از وی میپرسیدهاند که آیا او منصور حلاج است؟ و او انکار می کرده است، و این نشان می دهد که گناه اصلی او اقدامات پنهانی ضد حکومتی بنفع شیعه و ائمهٔ اهل بیت بوده و خلیفه، او را دشمن می داشته؛ و تمام تهمتها که دربارهٔ او مشهور کردهاند که «أنا المق» یعنی ادعای خداوندی داشته، از قبیل تهمتهایی است که معمولاً حکومتها به دشمنان سیاسی خود می زنند اکه کار سیاسی خود و اعدام بزرگان را از پیش ببرند و مشاهیر سیاسی مورد احترام مردم را بدنام کنند و از اعتبار اجتماعی بیندازند تا بتوانند آسوده آنان را نابود سازند. و در تاریخ اسلام، این روش از زمان معاویه تا زمان حاض معمول بوده و خواهد بود. ۲

این دسته از صوفیه را می توان شاخهای از مذاهب شیعی شمرد، زیرا هم در نظریه، تابع معارف اهل بیت بودند، و هم در عمل بدنبال برپایی حکومت حقهٔ درضای آل مخمده جانفشانی می کردند. تصوف اصیل بمعنای عام که پیروان آن گاهی در ظاهر و از لحاظ فروع فقهی، جزء مذاهب غیر شیعه شمرده می شوند، از لحاظ اعتقادی و نظری شیعه و پیرو اهل بیت(ع) بودند. تنها فرقههایی از صوفیه را باید بیرون از تشیع شمرد که فقط نام آن را داشتند و در عمل، از معارف اصیل تهیدست بودند.

دستهٔ سوم صوفیه را می توان بازماندگان دستهٔ اول پس از طبقهٔ اصحاب و تابعین دانست که بیش از هر چیز تحت تأثیر حشویّه و ظاهریه و بیمایگان اهل حدیث

۱) زندگانی و حقیقت اعتقاد منصور حلاج تحقیق بیشتری میطلبد. علاوه بر صورخان، در صیان فقها و محدثان و علما نیز همان تجمیها و اعمال و عقاید تابسند و کفرآمیز نقل شده و حتی منابع شیعی نیز همان مطالب را با جزم و قطع بازگو نمودهاند، از جمله مؤلف تبصرة العوام که روی سخن با عوام داشته است. جا دارد بمناسبت نام این کتاب یادآور شویم که وی صوفیه را از دیدگاهی دیگر به شش فرقه تقسیم نموده که منافاتی با تقسیم اندارد، و دیگران نیز گاهی بنا به برداشتهای خود تقسیماتی دیگر نمودهاند.
۲) در قرن حاضر نیز شهادت شیخ فضل الله نوری از این قبیل بوده است.

دويست و سنى و شش المظاهر الإلهيّة

بودند و بدون آشنایی با معارف و اصول و فروع اسلام، عامیانه از زاهدان اهل صـفه و یاران پیامبر تقلید میکردند.

میان افرادی از اینان و ائمهٔ اهل بیت(ع) گاهی سخنانی ردّ و بدل شده است که در تاریخ آمده، از جمله اعتراض سفیان ثوری به امام جعفر صادق(ع)، که چرا لباس گرانبها پوشیده، و اعتراضی که صوفی دیگری به امام رضا(ع) نمود و تعجب آنان از این بود که شنیده بودند پیامبر(ص) و علی(ع) لباس پشمینه زبر ارزان بر تن می کردند و اهل بیت آنان لباس گرانبها می پوشیدند! و پاسخی می شنیدند که بیانگر عقیده اسلام راستین و قرآن بود.

این دسته همان صوفیان معروف در تاریخ اسلام و در اصطلاح احادیث شیعه میباشند که در قرنهای ۲ و ۳ و ۴ هشهرتی بهم زده بودند و گاهی از آنان خلاف شرع نیز سر میزد<sup>۱</sup> و در زبان اهل بیت آنان را «صوفی متصنّع» (یعنی متظاهر به صوفیگری) خواندهاند.

روایاتی که از اهل بیت (علیه السلام) در نفرین و بدگویی از صوفیه وارد شده مربوط به این طبقه از صوفیه است $^{\gamma}$ ، و بعدها همین عده بصورت قلندر و درویش در میان مسلمانان و اخیار اهل تصوف پدیدار گشتند و حتی از برخی محرمات و فسق و فجور نیز رویگردان نبودند.

بطور کلّی صوفیه، یا عرفای مسلمان را باید در این سه دسته یافت: صوفیة

١) يكى از أينان شخصى به نام ابن هلال است. (ر.ك: بحارالأنوار، ج ٥٠٠ ص ٢٦٨، ج ٥٠١ م. ص ٢٦٨) كه در
توقيع امام زمان عليهالسلام دربارة او نفرين شده و پيشبينى عمر كوتاه و مرگ زودرس او گرديده است.
 ٢) «عن الرضا(ع) قال: من نكر عنده الصوفية و لم ينكرهم بلسانه و قلبه فليس مناً، و من أنكرهم فكأنما
جاهد الكفاريه «البزنطي، قال رجل من أصحابنا للصادق جعفر بن محمد(ع): قد ظهر في هذا الزمان قوم يقال
لهم الصوفية، فما تقول فيهم؟ قال إنهم أعداونا..»

مقدَّمة مصحَّح دويست و سبى و هفت

معدوح، صوفیهٔ ملعون، و صوفیهٔ میانه؛ و تصوف شیعی در دستهٔ اول بود. همانگونه که باطنیه را نیز نباید فقط یک دسته دانست، زیرا جریان معروف باسماعیلیه حدود یک قرن بعد علاوه بر مکتب باطنگرای اسلامی و با تأثیر پذیری از حکمت اشراقی اسکندریه و ایرانی و به جریان فلسفی بزرگی تبدیل گردید که نه فقط حکمت اشراق و تصوف را در دل خود پرورانید، بلکه حتی نگهبان فلسفهٔ مشائی و علوم ریاضی و طبیعی گردید و سدی استوار در مقابل متکلمان از یکطرف، و حشویه اهل حدیث از طرف دیگر و ملحدان و بددینان از طرف سوم بود.

کتاب أعلام النبوة ابو حاتم رازی اسماعیلی (در گذشته ۳۲۱ ه/ ۹۳۳ م) در رد زکریای رازی: و **إثبات النبوة ابو**یعقوب سیستانی (سجزی) ـ صاحب کشف المحجوب ـ و جامع الحکمتین ناصر خسرو قادیانی (۳۹۴ ـ ۴۸۱ ه) را باید دفاع از دین در برابر بیدینی یا بد دینی دانست.

در اسماعیلیه دو پدیدهٔ دیگر تاریخی نیز روی داد که بایستی در تحقیق و بررسی به آن توجه گردد:

اقل آنکه گروههایی در حوزههای جغرافیایی محدود، دست به اقدامات و تحرکات سیاسی و حتی نظامی زدند که آن را نباید به حساب مکتب آنان گذاشت، بلکه نوعی خود سری و سوء استفاده از قدرت بود (از جمله برخی فجایع که به گروهی از قرامطه نسبت دادهاند). اینگونه خودسریها از آنجا برمیخواست که در میان رهبری اسماعیلیه اختلاف روی میداد و دعوای سیاسی بر سر ریاست و حکومت در میگرفت. دوم آنکه معمولاً در عرف تاریخ، گروهی را بنام «اسماعیلیه» میشناسند که بهفت امامی نیز موسوم بودند و امامت امام کاظم(ع) و دیگر امامان اهل بیت را نمیهذیرفتند؛ امّا در عمل زیر نام باطنیهٔ اسماعیلیه تمام گروههای معارض شیعه نمی پذیرفتند؛ امّا در عمل زیر نام باطنیهٔ اسماعیلیه تمام گروههای معارض شیعه

دويست و سى و هشت المظاهر الإلهيّة

(دوازده امامی و دیگران) جای میگرفتهاند و با هدف واحد بر ضد حکومت خلفا فعالیت سیاسی پنهانی میکردهاند. حتی برخی از قیامهای آزادیبخش ایرانی همچون مازیار و بابک و مانند آنها ـ که زیر باران تبلیغاتی خلفا در تاریخ بدنام شدهاند ـ نیز با اسماعیله رابطهٔ پنهانی داشتهاند.

مثلاً و از باب نمونه، در تشیع ابن سینا و خواجه نصیرالدین طوسی بحثی نیست، ولی همکاری و رابطهٔ آنان با «اسماعیلیه» و «صباحیه» مسلم است. ناصر خسرو نیز از همین گونه بوده است.

\* \* \*

بهر روی، با بررسی کوتاهی که در چهار بخش: کلام ـ فلسفه ـ تصوف ـ باطنیگری در شیعه کردیم بایستی دو نکته دیگر نیز گفته شود: یکی آنکه عرفان و حکمت جعفری (منسوب به امام شیعیان) بعدها از دستبرد و تأثیر عرفان ایرانی و اسکندرانی بدور نماند. دیگر آنکه با وجود تهاجم شدید فرقههای غیر شیعی ـ از اشعریه گرفته تا اهل حدیث، و از حکومت گرفته تا رعیت ـ به فلسفه و عقلاتیت، فلسفه در سایهٔ حمایت سازمان یافته باطنیه و ترویج آن ـ که جنبهٔ سیاسی یافته بود ـ سیر کمالی خود را همچنان به پیش میبرد؛ و بر خلاف آنچه که غربیان مدعی شدهاند که دپس از غزالی فلسفه منزوی شده، وجود غزالی بیشتر سبب تناور شدن و استحکام یافتن فلسفه گردید و حتی متکلمان اشعری و متعصب مانند فخر رازی نیز ندانسته بیشتر به فلسفه میپرداختند تا علم کلام، و علم کلام آنان صورت ظاهری بیش نبود. ا

۱) یکی از حقایق تاریخ علم آن است که بر خلاف مشهور، غزالی مخالف فلسفه نبوده، بلکه آماج حملات او فقط فلسفه مشائی بوده است که اسماعیلیه در ظاهر آن را تبلیغ می کردهاند. و همانگونه که گفتیم مقابلة غزالی با فلسفه یک حرکت سازمان یافته عکس العملی سیاسی بود که نظام الملک و سلجوقیان برای دفاع از کیان خود و خلافت بغداد لازم می دانستند و در مقابل تعلیماته اسماعیلیه مجبور به ساختن مدارسی به

مقلّماً مصمقع دويست و سي و نه

شیعه با وجود داشتن مکتب کلامی جامع و متعالی خود، آن را برای بیان مفاهیم عمیق عقلی و باطنی و تأویلی شیعی نارسا میدید. از اینرو قالب فلسفه را برای مفاهیم قرآنی برگزید، ولی برای درک عمیق آن مفاهیم معتقد به تهذیب نفس بود و بشیوه حکمای ایرانی (فُرس) حکمت کشفی را بر حکمت بحثی و استدلالی ترجیح میداد. اما محتوا و ماهیت این فلسفه استدلالی و حکمت کشفی و اشراقی، از قرآن و سنت یعنی از اسلام گرفته شده بود.

شاید به همین دلیل بود که عدهای قالب فلسفی را رها کرده و به کشف و شهود قناعت نمودند و در صف صوفیه قرار گرفتند و عرفان اسلامی به دو بخش: «حکمت اشراقی» و «تصوف» تقسیم گردید و تصوف، خود شیوه و روشی مستقل در برابر فلسفه ایستاد، که حتی موضوع و مسائل و مبادی و روش و منطق آن نیز از فلسفه جدا بود؛ هر چند پاسخها نزدیک بهم یا مشترک بودند. چون تصوف راه خود را از فلسفه اشراقی جدا کرد و مکتب مستقلی گردید ما نیز در اینجا جداگانه به آن نگاهی می اندازیم.

#### تصوف

پس از گذار از این تحولات و تقسیماتی که پس از ورود فلسفهٔ اسکندرانی و یونانی به حکمت قرآنی روی داد جا دارد ببهانهٔ بررسی مکتب تصوف، نگاه جامعی به این تحولات بیندازیم و این بار، سیر حکمت و فلسفه را با تاریخ منطبق سازیم.

دو قرن نخستین اسلام، حکمت به دو صورت «حکمت شیعی» و «کلام» جلوه

 <sup>⇒</sup> بنام نظامیه گردیدهاند تا در برابر میلغان باطنی اسماعیلی میلغ و متکلم تربیت کند. (نام دیگر اسماعیلیه «تعلیمیه» یعنی طرفدار علم و آموزش بود و اهل سنت معروف بتقلید و مخالف علم و متعصب در نص کتاب و سنت بودند).

دويست و چهل المظاهر الإلهية

میکرد و تصوف بمعنای زهدگرایی و بدون سلسله و حلقه و تشکیلات بود. اما ورود مصطلحات و مطالب فلسفه مشائی و اشراقی، علم کلام معتزله (و اشعریه) را بوجود آورد، و کلام شیعی نیز از شکل اصلی و اوّلی خود بدر آمد و به کلام معتزلی و اشعری نزدیک شد و در میانه آن دو قرار گرفت.

تصوّف، که در ابتدا زهد و عمل بود، به نظریّه و مکتب و مصطلحات خاص انجامید، و پس از محیی الدین ابن عربی (۵۶۰ - ۶۳۸ هر) تصوف، بدست شاگردان و پیروانش، بشکل حکمت فلوطینی و اشراقی با تکیه بر قرآن و حدیث در آمد و در کنار فلسفهٔ مشائی و حکمت اشراق قرار گرفت، و سیر آن روز بروز کاملتر گردید. و با وجود آنکه بسیاری از متصوفه بظاهر، شیعه نبودند و تابع فقه و کلام سنی شمرده میشدند، ولی در گرایشهای باطنی و اعتقاد به ولایت (که تعبیر دیگری از امامت است) همواره با شیعه امامیه (دوازده امامی) موافقت داشتند؛ و آنان را باید شیعیان عملی و سُنیان نظری دانست.

با وجود آنکه تصوف (یعنی عرفان اسلامی) را می توان ادامهٔ همان حکمت اشراقی ایرانی شمرد، ولی بسبب صبغهٔ خاص اسلامی خود، با آن آمیخته نشد و مکتب اشراق ایرانی (و فیثاغورسی و افلاطونی و فلوطینی) در سایهٔ سیاستهای مرموز اسماعیلیه، در کنار باطنیگری و تأویل قرآن و همگامی با تصوّف به راه خود ادامه داد، تا اینکه در قرن هفتم هجری تصوف بوسیلهٔ محیی الدین ابن عربی و شاگردانش در راه نوی افتاد و فلسفهٔ اشراقی اسلامی را عرضه کردند.

در بررسی سیر فلسفه و عرفان و کلام در قلمرو اسلام بطور عام، و همچنین سیر

۱) سعدی در گلستان میگوید: دیکی از مشایخ شام را پرسیدند از حقیقت تصوف، گفت: پیش از این، طایفهای در جهان بودند بصورت، پریشان و بمعنا، جمع: اکنون جماعتی هستند بصورت جمع و بمعنا پریشان، «گلستان سعدی، باب دوم)

مقدَّمة مصحَّع دويست و چهل و يک

فلسفه و عرفان و کلام شیعی بطور خاص، پدیدهٔ حمله خونخواران مغول را نباید نادیده گرفت. در این سیل وحشیانه همه چیز، از انسان و شهرها و تمدن و فرهنگ و دانش و دانشمند، همه و همه نابود شدند. زیانی که از این حمله بر تمدن و فرهنگ انسانی و بشری وارد شد جبران ناپذیر است؛ کتابهایی گرانبها و بیمانند سوخت؛ دانشمندان و عرفای بینظیر کشته شدند و بخش بزرگی از دستاوردهای دانشمندان مسلمان و ایرانی در این حادثه دراز مدت نابود شد و جهان را سالها از سیر و تعالی بازداشت.

این واقعه که در اوایل قرن ۷ هـ (۱۳۲۰ م) اتفاق افتاد روند حرکت باطنیه را، که ضعیف شده بودند، کند نمود و سرانجام اسماعیلیه ایران بدست هلاکوی مغول از بین رفتند و با سقوط آخرین خلیفه عباسی در بغداد بدست همین خان مغول، حرکات سیاسی و اجتماعی این جریان تاریخی و فرهنگی بزرگ در تاریخ اسلام نیز متوقف گردید ایا اسیر فرهنگی آن بصورت حکمت اشراق و تصوف همچنان باقی ماند، که در اینجا نگاهی کوتاه به سیر ایندو می اندازیم.

...

چون تصوف را از دیدگاه دیگر می توان به دو دستهٔ کلی تقسیم کرد: (اول، تصوف بمعنای حکمت عملی و تهذیب نفس و وصول از طریق عملی که بیشتر صوفیه از این گونه بودند. دوم، تصوف بمعنای عرفان اسلامی که علاوه بر توجه شدید به ریاضات و عبادات و اذکار، مانند حکمای اشراقی دارای حکمت نظری والاثی نیز بود که تماماً از قرآن برگرفته شده بود و با بهره گیری از روش باطنیه از طریق تأویل و اثر شناسی حروف و الفاظ و ارائهٔ جهانبینی توحیدی دقیق همانند اشراق اسکندرانی)، بنابراین

۱) تقریباً با سفوط و اضمحلال خلافت بغداد، جریان سیاسی باطنی -اسماعیلی نیز منحل گردید، گویی دیگر انگیزهای برای این جماعت نمانده بود و این خود نکتهای سیاسی و تاریخی و در خور بررسی جداگانه میباشد.

دويست و چهل و دو المظاهر الإلهيّة

دوگانگی در تصوف، روند تاریخی این دو نیز همانند نبود.

با تسلط اقوام مغول که از معرفت، تهیدست بودند تصوف خانقاهی نوع اول هم در میان مردم بسیار پذیرفته شد، زیرا که می توانست زخم رنجهای دوران مغول را در دل آنها اندکی التیام بخشد و آرامش روحی به آنان بدهد؛ و هم در میان درباریان و خوانین مغول و پادشاهان پس از آنها رواج یافت: به همین دلیل بود که بیشتر بزرگان صوفیه، نزد امرای ترک، محترم بودند و خوبیها و پاریها می یافتند.

اما تصوّف علمی و تعلیمی که در معنا با حکمت اشراق نزدیک بود و بیشتر بوسیلهٔ محییالدین ابن عربی و شاگردانش از شمال آفریقا و آسیای صغیر بسوی عراق و ایران سرازیر گردید، گاهی دچار فشارهای حکومتی میگردید و نظر بحمایت معنوی که این گروه از تشیع و از اهلبیت(ع) میکردند، گاهی توفان خشم و انتقام محدثان و فقهای سنی مذهب را علیه خود بر میانگیختند و حکام را ناگزیر از قتل یا تبعید و آزار خود میساختند. شهادت عین القضاة همدانی و فشار و آزار صائن الدین این تُرکه و دهها مانند اینان بهمین سبب بود.

این دسته بناهگاه و پوششی برای باطنیگری و حکمت اشراق اسکندرانی شدند و همانگونه که در کلمات شیخ اشراق ـ که خود شهید باطنیگری و تشیع شد ـ دیدیم، بایزید بسطامی و حلاج را وارث حکمت خسروانی ایرانی، و سهل شوشتری (تستری)، را وارث حکمت فیثاغوری میدانست. شهادت اینان بدست امرای سنی مذهب نیز در واقع نه بدلیل حکمت، که بسبب عضویت و ریاست آنان بر گروههای باطنیه بود.

پس از سقوط قلعهٔ الموت و سلسلهٔ صباحیّه در ایران (۶۵۳ه) حکیم نصیرالدین

المطارحات (مجموعة مصنفات، ج ۱، ص ۵۰۳). ميان محيى الدين و شيخ اشراق در سوريه ملاقاتها و
 تماسهايي بوده كه اين خود رابطة باطني حكما با صوفيه را نشان مي دهد.

طوسی که به گمان ما از همکاران و اعضای باطنیه و اسماعیلیه آنجا بوده و در علم کلام برجسته و در فلسفه مشائی نیز چیره دست بود و ریاضیدان و منجم بزرگ زمان شمرده می شد، یکی از اقطاب حکمت اشراق نیز بود. و همانگونه که خواهیم گفت قطبالدین شیرازی (و شاید شمس الدین شهرزوری) که شاگرد وی بودند و شرحی بر حکمت الإشواق سهروردی دارند این مکتب را پوشیده و پنهان به مکتب شیراز واگذار نمودند. ما در پیگیری سیر حکمت در ایران و جهان در یکی از بخشهای آینده به مکتب شیراز خواهیم پرداخت.

زندگی و شخصیت خواجه نصیرالدین طوسی (۴۷۳-۵۹۷ ه) دارای ویترگیهایی است که او را در دورهای از ادوار حکمت و فلسفه، محور بررسی فلسفه و علوم دیگر قرار می دهد، و قرن هفتم هجری که یکی از درخشانترین دورههای علمی و فرهنگی اسلامی است به وی مرهون و وامدار است. این حکیم، گذشته از خدماتی که به ریاضیات و نجوم کرده است از این نظر که بالاترین مرتبه در منطق و فلسفه مشائی و حکمت اشراقی و علم کلام و علوم فقه و حدیث را در زمان خود داشته و اهل سلوک و عرفان نیز بوده است، کعبه و چهارراو دانش و حکمت و معقول و منقول شمرده میشود. از اینرو که هم سبب بقا و اعتلای این مکاتب گردید، و هم آنها را یک کاسه نمود و آمیختهای از این سه را به نسلهای بعد گسیل داشت، او را می توان الگوی ملاصدرا - مؤسس مکتب

۱) از رسالهٔ سهر و سلوک که زندگینامهٔ او به قلم خود اوست - بر خلاف آنچه که دربارهٔ وی آوردهاند که نزد اسماعیلیه اسیر و زندانی بوده - بر می آید که به آنان ارادت می ورزیده، پدرش به وسیله خال خود که ااز جمله شاگردان و مستفیدان داعی الدعاة تاج الدین شهرستانه بوده (رساله سیر و سلوگه ص ٤، خطی) و خود او شاگرد افضل الدین کاشانی (کمال الدین محمد جاسب) و با آنها در مسائل علمی مکاتبه داشته او را پسندیده به نزد خود بردهاند؛ و سرانجام بسبب فساد اخلاق و میخوارگی و سقوط آنان، به سقوط و اضمحلال آنان رضایت داده و توصیه به تسلیم نزد هلاکوی مغول نموده است.

حکمت متعالیه ـ و شاید اساتید او ـ بویژه میرداماد ـ دانست.

سیر حکمت اشراق و فلسفه اسلامی و علم کلام پس از خواجه نصیرالدین طوسی را پس از بررسی سیر فلسفه و علوم در مغرب (اندلس ـ اروپای قرون وسطا ـ اروپای جدید)، دوباره دنبال میکنیم تا آن را به دورهٔ صدرالمتألهین شیرازی (ملاصدرا) برسانیم.

# انتقال فلسفه اسلامي به اروبا

برای آنکه سیر فلسفه و علم بدرستی دنبال شود، باید از اسپانیای اسلامی و برخی مناطق دیگر غافل نبود. حکومتهایی که ـ از قرن دوم ه به بعد ـ بعنوان خلافت مسلمین در مصر ا و در اندلس اسپانیای جنوبی) و برخی مناطق دیگر در شمال آفریقا وجود داشت همه بسهم خود در ترویج علوم و حکمت و فلسفه و فرهنگ بشریت یاریها رساندهاند؛ از جمله حکومت فاطمیها در مصر که بسبب مبانی اعتقادی و نیز اصول باطنیگری اسماعیلی و شیعی با حکمت اشراقی و عرفان قرآنی و نیز فلسفه نیز اصول باطنیگری اسماعیلی و شیعی و مانند اینها دمساز بود ـ در برابر بغداد که مرکز معدثان و متکلمان مخالف فلسفه شمرده می شد ـ کانون حکمت و فلسفه گردید و حتی سیر پنهانی آن را در سراس قلمرو اسلام و ملل مسلمان دنبال و پشتیبانی می کرد، و در مقابل سیاست مبارزهٔ بغداد، که اعمال زور و قتل و زندان برای مخالفان خود و از جمله

۱) ۲۹۲\_ ۵۰۵ ه/۱۹۰۹ - ۱۱۱۰ م.

<sup>7)</sup> ATI\_FI3@\FOY\_OYIG

۳) همچون ادریسبان ـ اغلبیان ـ مرابطان ـ سنوسیان و چند حکومت دیگر.

دانشمندان بود، قاهره بمبارزهٔ فرهنگی میپرداخت و باینگونه در درون سازمانهای گوناگون عباسیها نفوذ مینمود.

حکومت امویان فراری، در اندلس نیز ـکه از نفوذ باطنیه بدور نمانده بود ـ سعی در رقابت با عباسیان داشت و به همین سبب بترویج علوم و فنون و از جمله حکمت و فلسفه میپرداخت. از جمله یکی از خلفای این سلسله (حَکم دوم/ ۳۵۵-۳۵۵ ه) در رقابت فرهنگی با عباسیان کتابخانهای بزرگ بنا نمود و از هر سو کتابهای علمی برای آن فراهم کرد و به گردآوری حکما و علما پرداخت.

جنبش باطنیه شیعی نیز در این میان در اسپانیا مانند نقاط دیگر بهرهٔ خود را گرفت و نمایندگان و مبلغان آن که گاه بزرگترین دانشمندان زمان شمرده میشدند اندلس را به مدرسهای گسترده برای ترویج فلسفه و علوم دیگر مبدل ساختند که نام برخی از آنان مانند ابن مسرّه و ابن باجه و ابوالحکم کرمانی (که گفته میشود نخستین کس است که رسائل اخوان الصفا را به اسپانیا برده)، و ریاضیدان و منجم معروف مجریطی (مادریدی)، بسیار شهرت یافته است.

در سایهٔ این فضای مناسب، و با وجود اینکه لفظ پرستی ظاهرگرایی و حشویگری و قشری مأبی در آنجا بصورت مذهب فقهی ظاهریه ا در بسیاری مواقع کارشکنیها میکرد، فلاسفهٔ بزرگی مانند این الصائغ یا ابن باجه (در گذشته حدود ۵۳۲ ه/۱۲۸ م) که او را میتوان فارایی اسپانیا دانست ـ و شاگردش ابن طفیل (ابن سینای اسپانیا) مؤلف رسالهٔ حی بن یقظان (حدود ۴۹۴ ۵۸۰ ه)، و نیز ابن رشد (۵۹۴ ـ۵۲۰ ه) و ابن سبعین (در گذشته ۴۹۸ ه/۱۶۹ م) از آنجا برخاستند. در زمان ابنرشد بود که عارف معروف دابن عربی، نیز در اندلس چشم به جهان گشود.

۱) پیروان داود ظاهری اصفهانی.

حوزهٔ اسپانیا ـ اگر چه بسبب نام ابن رشد ـ در اروپا شهرت یافته است، ولی بیشتر اهمیت تاریخی آن در آن است که واسطه و سرپل انتقال فلسفه و علوم و فنون به اروپا بوده است. از نظر تاریخی، سیر حکمت و علوم طبیعی و ریاضی و نجوم و مانند آن به اروپا را باید از دو طریق دانست:

اوّل، از راه تلقذ و تربیت طلاب مسیحی اسپانیایی یا اروپایی در حوزههای مسلمین در اندلس و مراجعت آنان به کشورهای خود (و بیشتر به رم) به صورت کشیش و راهب مسیحی و حکیم و دانشمند. این طریق بیشتر به انتقال حکمت اشراقی به اروپا کمک نمود و حوزههای مسیحی را قرنها تحت تأثیر حکمت اشراقی باطنی شیعه و کتب اخوان الصفا و مانند آن (همچون کتب ترجمه شده فلوطین) و تفاسیر مسلمانان قرارداد.

دوم، از راه ترجمه کتب مسلمانان در فلسفه و منطق و ریاضیات و نجوم و پزشکی از زبان عربی، و همچنین کتب ترجمه شده از یونانی به زبان عربی، که نخست به زبان لاتین و سپس به زبانهای دیگر ترجمه گردید و دستمایهٔ تحقیقات کشیشان قرون وسطا قرار گرفت.

دربارهٔ طریق نخستین، یکی از محققان عرب<sup>۱</sup> میگوید:

حکمت اشراق پیش از سهروردی با مکتب ابن مشره اندلسی (قرطبه از ۸۸۳ م تا ۹۳۱ م) در مغرب گسترش یافت، که آمیزهای از فلسفه انباذوقلس (امپداکلس) در آن بود. همین مکتب اشراقی بود که به مدرسیّون (اسکولاستیک) مسیحی غرب منتقل شد و کسانی مانند اسکندر هیلز و ریموند لول و راجر بیکن و دون اسکاتوس را تحت تأثیر

١) محمد على أبوريان، أصول الفلسفة الإشراقية، ص ٤٨.

دويست و چهل و هشت المظاهر الإلهيّة

قرار داد.

راه نخست، از راه دوم ـ یعنی ترجمه کتب به لاتین ـ جدا نبود یعنی تقریباً تمام کسانی را که در نزد مسلمین ـ چه در اسپانیا و چه در نقاط دیگر مانند بغداد و شام علم و فلسفه آموخته بودند میبینیم که به کار ترجمه نیز میپرداختند و گاهی حوزههای ترجمه (دارالترجمه) تشکیل میدادند و مترجمان چیره دست و آشنا بزبان عربی را به آنجا میآوردند.

برای آشنایی بیشتر به این جریان طبیعی حکمت و علوم از ملل متمدن به ملل عقب افتاده ـ که طبق قانون ظروف بهم پیوسته در فیزیک، در جوامع انسانی نیز انجام میگیرد ـ شایسته است که به تاریخ و اوضاع اجتماعی غرب آن روز نگاهی گذرا بیندازیم.

با سقوط امپراتوری رم غربی و تسلط اقوام وحشی (گلها ـ ژرمنها و قبایل دیگر) در قرن ۴ م، تمدن رمیها جای خود را به هرچ و مرج فرهنگی و جهل و توخش فکری و روحی داد و خوانین و امرا بنام بارونها و دوکها و کنتها و شوالیهها بجای امپراتورها نشستند و نظام فنودالی بحد کمال رسید. تنها کسی که توانست نظام سیاسی اروپا را شکل بدهد و قبایل و خوانین را متحد کند شارلمانی (حدود ۸۸۰۰م) معاصر هارون عباسی است.

این پادشاه که با ملت متمدن و پیشرفته مسلمان همسایه بود باندیشهٔ نجات مثل اروپایی برأمد و داستان رابطه او با هارون و دریافت هدایایی از وی (که گویا ساعتی داولین ساعت دست ساز ـ نیز هدیه گرفته است) معروف میباشد. شارلمانی که جهل و توخش اقوام خودی و تمدن و رواج دانش در میان مسلمانان را دریافته بود چون میخواست عظمت یونان و روم قدیم را برای خود تجدید کند فرمان داد مدارسی مانند

مدارس مسلمانان در صومعهها تأسیس گردد، و برای تربیت استاد و دانشمند، عدمای را به کشورهای مسلمان گسیل داشت و همین مدارس (که به آنها اسکولا میگفتند) بعدها مایهٔ تأسیس دوره اسکولاستیک گردید.

دوران پیش و بعد از شارلمانی (یعنی بین ۴۰۰-۱۰۰۰ م) را قرون میانه یا (وسطا) نام گذاردهاند که به دورهٔ تاریکی مشهور شده است. بتعبیر یکی از مورخان اروپایی: «تفکّر در این پانصد سال بکلی تعطیل بود». \

فلسفه ای که در آن دوران به اروپائیان رسیده بود همان بود که روحانیون مسیحی از عقاید اوریکنس و آگوستین بدست آورده بودند و عناصر فلسفی آن را حذف نموده و اقانیم سه گانه اب و ابن و روح القدس را ـ که اقتباسی از «احدیت» و دعقل» و «نفس» فلوطینی و اشراقی اسکندرانی بود ـ نگه داشته بودند و تمام مباحث ـ باصطلاح لاهوت ـ آنها مسائلی بکلی میان تهی و بیفایده بود که بشکل کلام مسیحی ناقص درآمده بود.

تلاش مسیحیان نخستین آن بودکه به مسیحیت، شکل و صورت فلسفی (فلسفه اشراقی) بدهند، ولی در کلیسا و مسیحیت قرون وسطا کوشش بر آن بودکه فلسفه را به رنگ مسیحیت (تـورات و انـجیل) در آوردنـد؛ و همین دو حرکت سبب گردید که مسیحیت واقعی شناخته نشود و بدست رؤسای مسیحیت وقت، اصول موضوعهای ساخته و پرداخته شد که بشری بودند نه الهی و نه مسیحی.

پارهای از منطق ارسطوئی و افلوطینی از طریق فورفریوس نیز در میان علما رواج یافته بود که چندان آبرو و احترامی نداشت و با رقیبی مانند ادبیات درگیر مبارزه بود. در قرن دهم میلادی در نزاع میان منطق و ادبیات، سرانجام منطق شکست خورد

۱) مهانی فلسفهٔ غرب، هالینگ دیل، ص ۱۱۵.

و در این راه دو منطقی بنام <mark>برانژه و روسئن ا</mark>عدام شدند.

روز بروز عمق جهالت و تعصب و تقلید در اندیشه و دانش مسیحیت اروپا در آن روزگار بیشتر میشد، در حالی که همزمان و در طول این قرون تـاریکی در اروپـای مسیحی، ملل مسلمان در اوج تمدن بودند و والایی فرهنگ اسلامی را میگذراندند.

این همان دورانهایی است که فارابیها و ابن سیناها و رازیها در ایران و کشورهای دیگر حضور داشتند و اسماعیلیه و اخوان الصفا و فلسفه و علوم دیگر را به سراسر قلمرو اسلامی میرساندند؛ و بقول یکی از مورخان اروپایی فلسفه: «مردم تحصیلکرده امروزی غرب نمی توانند تصور کنند که در قرون وسطا که بیزانسیها و مسیحیان اروپا در جهل و خرافات بسر میبرند، مسلمین و مدارس اسلامی تا چه سطحی در اوج علمی قرار داشته است. در ست کم از زمان ژربر، اسپانیا (شبه جزیره ایبریا) نقش پل واسطه فرهنگی را بین مسلمین و اروپا داشته است. ۲

اما در این قرون، دو واقعهٔ نظامی و جنگ بزرگ روی داد که سرنوشتساز بود و وضع اروپای مسیحی را بکلی دگرگونه ساخت و به رشد فرهنگ و علم و فلسفهٔ آن شتاب بسیار بخشید: یکی جنگهای صلیبی، و دیگری فتح اندلس. این دو جنگ بهمان اندازه که برای مسلمانان زیانبار بود، برای اروپا سودمند افتاد و به روح و اندیشه و اقتصاد و فرهنگ آنان جان تازه بخشید.

آغازگر جنگهای صلیبی روشن نیست: گفته می شود که یک کشیش فرانسوی مردم را به فتح بیت المقدس ترغیب می نموده آ، و یا اینکه فقر و درماندگی خوانین و بارونهای اروپایی و طمع مال و منال و امید یغمای کشورهای دیگر آنان را به راه جنگ

۱) تاریخ فلسفهٔ قرون وسطی، بی ژوان (ترجمهٔ عربی).

۲) همان.

٣) تاريخ قرون وسطى، ألبرماله، ص ٢٤٨.

انداخته، یا اینکه پاپ وقت (گرگوار هفتم) برای گسترش قلمرو جغرافیایی و سیاسی خود و تسلط بر مسیحیان شرقی بانی این جنگ شده است؛ و گفته شده که منشأ اصلی آن ژربرت اوریاکی آدانشمند مسیحی بوده است که در زمان خود در مقام پاپی بوده و بنام پاپ سیلوستر دوم، ریاست مسیحیان را بر عهده داشته است.

ژوبرت، دوران طلبگی خود را در اسپانیا گذرانده و به ریاضیات و منطق و اسطرلاب و نجوم و ادبیات عرب آشنایی کامل داشته و با حمایت آتون (Atton ـ اسقف ویش) کتب عربی را برای دوستان خود در اروپا میفرستاده و سبب تأسیس مدرسه شارتر (Chartre) گردیده و همین بینش و تجربه و اطلاعات سیاسی وی سبب شده که طرح جنگهای صلیبی را در اوایل قرن ۱۱ یا اواخر قرن ۱۰م بریزد و کلیسا را به فکر<sup>۲</sup> فتح مناطق اسلامی بیندازند.

در جنگهای صلیبی که سپاه آن آمیختهای بود از گروه خوانین و شوالیههای درمانده، دستههای بزرگ روستاییان و فقرای گرسنه، غارتگران حرفهای و کشیشان و راهبان مسیحی و دهها هزار زن و بچه، هر یک جداگانه آرزو و هدفی برای خود داشتند. امرا و فرماندهان و پاپ، زمین و فتوحات و غارت خزایین امرای مسلمین را در سر میپروراندند و عوام مردم بدنبال درآمد و چپاول و ثروت بودند، <sup>3</sup> و کشیشان مسیحی مآموریت داشتند تمام کتب علمی و فلسفی و حتی صرف و نحو عربی را که می بابند به

۱) جنگهای صلیبی، رنه گروسه، ص ۲۲.

تاریخ فلسفهٔ قرون وسطی، بی زوان.

۳) همان.

٤) أبرماله مورخ فرانسوی می نویسد: رفتن مردم به جنگ مسلمین مانند هجرت اروپاییان به آمریکا و برزیل و آرزانتین است تا ملک و ثروتی بدست آورند. (تاریخ قرون وسطی، ص ۲۵۰) همچنین: اصلیبیون به هر جا که می رسیدند آنجا را غارت می کردنده (ص ۲۵۲). اصلیبیها مذهبی نبودند و حتی در حمله به قسطنطنیه مسیحیان را قتل عام کردنده (ص ۲۶۲).

اروپا بفرستند؛ و همین برنامهریزی آگاهانه سبب گردید که هزاران جلد کتابهای ارسطو و فلوطین و دانشمندان پیش از اسلام یونانی و اسکندرانی همراه کتب ابن سینا و فارابی و فلاسفه و منجمان و پزشکان و ریاضیدانان دیگر که برخی بخط خود مؤلفان بود به اروپا گسیل گردد.

حملهٔ مسیحیان اروپایی به اسپانیای اسلامی نیز دارای انگیزههای گوناگون بود. امرا بدنبال سلطنت بر اسپانیا و سرزمین آباد و پر تمدن آندلُسیا بودند، و کشیشان بدنبال تحمیل آئین مسیحیت رومی و نابود سازی اسلام و اقتباس از تمدن و علوم و فنون آنان و انتقال آن به روم و اروپای غربی.

پس از این دو جنگ (که جنگهای صلیبی سالها طول کشید) تحولات بسیاری در اروپا پدیدار گشت. علی رغم برخی مورخان متعصب اروپایی، مهمترین اثر این جنگها گسترش فضای بازی بود که بر اثر رواج فرهنگ اسلامی در اروپا بوجود آمد. حقوق و شرع اسلام به انسان منزلت می داد و برای او حقوق از جمله آزادی در اندیشه و عقیده و مذهب و حق مالکیت خصوصی و آزادی کسب و کار و حکومت و رای و انتخاب قائل بود. زن ـ که در فرهنگ غربی گاهی یک حیوان و گاهی یک برده و کارگر شمرده می شد ـ در حقوق اسلام منزلت و مقام داشت. و بسیاری دیگر از سنن اخلاقی، و اجتماعی و اقتصادی و بازرگانی، و صنعتی و فنی، در کنار اهمیت دانش و اندیشه، که با اجتماعی و اقتصادی و بازرگانی، و صنعتی و فنی، در کنار اهمیت دانش و اندیشه، که با تسلط اروپائیها بر ملل مسلمان از آنان آموختند و آن را برای ملل مسیحی بارمغان بردند.

تحولات اجتماعی عمده ای که از آن پس در اروپا بوجود آمدیکی از هم پاشیدن نظام عمده مالکی و آغاز آزادی رعایا بمالکیت و انتخاب آزاد وطن و شغل و کار بود، دیگر آنکه تجارت با ملل شرق به اوج خود رسید و از این راه نیز هم بر ثروت اروپا

افزوده شد و هم تجمل و زندگی مرفه و راحت به آنجا راه یافت. از این رهگذر، هم حقوق اسلامی در شاخههای گوناگون مطرح گردید و در مدارس آنجا بررسی شد، اگر چه دلیلی بر تدریس آن در دست نیست، ولی بعدها سبب نوشتن کتابهایی در حقوق دریاها و حقوق بشر و حقوق سیاسی گردید. گروسیوس، ویتوریا، سوارز، واسکز، ژان تیلیس که همه کشیش مسیحی (از قرن ۱۵ تا ۱۸ میلادی) بودند، از همین وارثان حقوق اسلام میباشند.

بدنبال این جریان، حوزهٔ شارتر (Chartre) ـ یکی از حوزههای پر رونق فلسفه و علوم در قرن ۱۱م ـ بوجود آمد و تأثیر بسیاری در اروپا و پرورش کشیشان آشنا به کلام و فلسفه داشت، اگر چه هنوز روح فلسفهٔ اسلامی بر آن سایه نیفکنده بود. در قرن ۱۳م ناگهان وضع دگرگون شد و بر اثر نهضت گسترده ترجمه در سراسر اروپا از اسپانیا تا رم و پاریس ـ کتب ابن سینا و فارابی و حتی ابن رشد ترجمه شده و در حوزهها و مدارس تدریس گردید و بر خلاف گذشته قرون وسطی ـ که ارسطو و مکتب مشاء مطرود و شیطانی شمرده میشد ا مکتب ناقص اشراقی مسیحی جای خود را به فلسفه مشائی

در قرون وسطا سه گونه مدرسه و حوزه وجود داشت: اول، مدارس وابسته به دیرها: دوم، مدارس عادی مسیحی (و باصطلاح کاتدرائی): سوم، دانشگاهها که در قرن ۱۳ م بوجود آمدند و فضای نسبتاً آزادی داشتند.

ترجمهٔ کتب مسلمانان از عربی بلاتین، کشیشان مسیحی را از خواب عمیق پرکابوسشان بیدار کرد و از آن پس به فلسفه و علم واقعی روی آوردند: اسکولاستیکها تلاش میکردند که برای عقل نیز در کنار ایمان به مسیح جایی بیدا کنند و کلیسا با

۱) برپایهٔ بخشنامه مجمع پاریس سال ۱۲۱۰ خواندن کتب ارسطو و شروح آن هنوز ممنوع و حرام بود.

فلسفة مشائي أشتى كرد.

ف لاسفهٔ مشهوری در ایسن دوران ظاهر شدند، مانند آلبرت معروف به کبیر (۱۲۲۸-۱۲۷۴م) و راجبر بیکن (۱۲۹۰-۱۲۹۲م) و راجبر بیکن (۱۲۹۰-۱۲۹۲م) و راجبر بیکن (Siger) و ساگرد آلبرت، و سیگر (Siger) اهل توماس آکوینی (۱۲۲۴-۱۲۲۴م) اهل ناپولی ایتالیا و شاگرد آلبرت، و سیگر (siger) اهل برابانتا (۱۲۳۵-۱۲۸۴م) (که فلسفه را جدای از حقیقت میدانست) و جان دنس اسکوت؛ که برخی مشائی کامل، و برخی (مانند بوناونتورا و اکهارت) به عرفان متمایل بودند.

بیداری مسیحیت سبب رشد مدارس گردید و از آن پس، گروه سوم یعنی مجتمعهای آموزشی یا دانشگاهها پایه عرصه گذاشت. مدرسهٔ شارتر که اشاره شد در حدود ۹۹۰ م، و مدرسه بولوینا در ایتالیا به سال ۱۱۵۸م تأسیس شده بودند، ولی در قرن سیزده (سال ۱۲۰۰ م) در پاریس دانشگاهی تأسیس شد که بعدها در تمام اروپا اثر گذاشت و جای مدرسه نوتردام را گرفت؛ بعدها اینگونه مدارس در آلمان (هایدلبرگ - لایپزیک) و بلژیک (لووان) و نقاط دیگر نیز برپا گردید. در اواخر قرن ۱۲ م طلاب و مسلمان، مدرسین دارای صنف رسمی (سندیکا آکادمی) شدند، اما برخلاف طلاب مسلمان، اخلاق و تربیت دینی نداشتند. ا

### نهضت ترجمه در اروپا

همانگونه که در آغاز این بخش گفتیم دو عامل سبب اینهمه تحولات گردید: یکی حضور طلاب مسیحی در حوزههای علمی اسپانیا و کشورهای اسلامی، و دیگر

ا) البرماله در تاریخ فرون وسطی می نویسد: معمولاً کارشان به فساد و میخوارگی و چاقوکشی و بدمستی می کشید (ص ۴۳۱) چون حقوق و مقرری ثابت نداشتند اغلب به گدایی یا نوکری می افتادند (ص ۴۳۷) و همین باعث شد که اهل خیر گاهی برای طلاب اقامتگاه می ساختند و شخصی به نام سوربون محل کنونی سورین یاریس را برای طلاب بینوا ساخت (نرجمه فارسی).

مقدَّمة مصحَح دريست و پنجاه و پنج

تاراج نسخ خطی کتب فلسفی و علمی مسلمانان و نهضت برای ترجمه آنها بزبان لاتین که زبان آن روز بود. و همانگونه که گذشت ترجمه اگر چه از قرن ۱۰م، در زمان ژربرت، آغاز شده بود، ولی برای آن ادوار و مراحل چندی می توان در نظر گرفت:

۱- ترجمههایی که ژربرت و شاگرد او فولبرت (اهل شارتر) انجام دادند و نیز زمان اسکات اُریژن (بمعنای: ایرلندی) (۸۲۷٬۸۱۰) که از یونانی نیز ترجمه نموده است و فلوطینی است.

۲- تـرجـمههایی کـه آدلار بـاثی (Adelard of Bath) (۱۹۰۰-۱۹۰۰) پس از بازگشت از کشورهای اسلامی (صقلیه ـ دهشق- بغداد و ...) انجام داد و او را می توان مؤسس فلسفه در انگلستان دانست. می گویند وی از همهٔ علوم رایج در حوزههای اسلامی و حتی صرف و نحو عربی برخوردار بوده و در ترجمهٔ کتب طلیطله (تولیدو) نیز مداخله داشته است. همچنین ترجمههای قسطنطین آفریقایی (تـاجر تونسی کـه مسیحی شده، و به طب و علوم دیگر روی آورده بود)؛ وی کتب بسیاری را از کشورهای اسلامی به اروپا آورد و به یاری اسقف آتین (Atton) تـا سـال ۱۰۸۷م بـه ترجمه آن مشغول بود.

۳. ترجمههایی که در دو پایگاه دیگر مهم ترجمه، یعنی اسپانیا و صقلیه، انجام می گرفت. یکی شاه فردریک دوم که با پادشاهان مسلمان مکاتبه داشت و از آنان پرسشهای فلسفی می کرد و پس از جنگهای صلیبی و فتح اسپانیا بدست مسیحیان عدهای را مأمور ترجمه کتب فلسفه و طب و علوم مسلمانان از عربی کرد و افرادی خبره مانند منجم میکائیل اسکوت (۱۲۳۳م) و لئوناردو فیبوناچی ـ که از کودکی در الجزایر نزد مسلمانان کارگری کرده و بزبان عربی تسلط داشت ـ از جملهٔ مأموران او در ترجمه بودند، و کار ترجمه تا سالها پس از فردریک ادامه یافت.

دیگر آلفونس دهم (۱۲۵۲-۱۲۸۴م) که به نجوم ریاضی و موسیقی عشق و علاقه داشت و کتب بسیاری بهمت او از عربی به اسپانیایی ترجمه و سپس بزبانهای دیگر اروپایی برگردانده شد.

۴ مدرسهٔ طلیطله (یا تولیدو)، که بمحض تسخیر آن بدست مسیحیان (۱۰۸۵) کتابخانهٔ مهم سلطنتی آنجا بدست مسیحیان افتاد و جنبش ترجمه از عربی به اسپانیایی و لاتین آغاز شد و همانگونه که دیدیم اسقف ریمونلول آن را رهبری میکرد. مترجمان مشهور آن دوره عبارت بودند از: جرالدکرمونیائی، گوندیسالوو، ژان لونائی، هرمن دالماتی و روبرت اهل شستر (Chester)، که این آخری علاوه بر ترجمهٔ کتب ریاضی و جبر خوارزمی، قرآن را نیز ترجمه کرد.

۵- پیرآلفونسو (موسی سیفاردی) پزشک یهودی هنری اول پادشاه انگلستان که کتب بسیاری را خود و گروه همراهش در تمام علوم ریاضی و طبیعی و فلسفه و علم نحو از عربی ترجمه کردند، و آدلار از کتب او نیز بهره برده بود. ۱

۶ ابراهیم حیّا بارشلونی (مشهور به ساباسوردا ـ اهل بارسلون) یـهودی کـه در اصل کتب علمی مسلمانان را به زبان عبری و برای یهودیان ترجمه نمود و سپس همه بزبان محلی درآمد، و کتب مهم ریاضی و جبر و مهندسی در میان آنها بسیار بود.

در اینجا، برای رعایت اختصار به این نکته بسنده میکنیم که انتقال علوم و معارف مسلمانان ـ که تا حدود زیادی همراه با فرهنگ و آداب اجتماعی و حتی لباس و غذا و سنن زندگی و فنون دریا نوردی و تجارت بود ـ بیشتر از همین راه ترجمه و انتقال متون اسلام ـ و حتی برخی کتب منحصر بفرد موجود در خزاین امرای مسلمان ـ انجام پذیرفت و چهرهٔ فرهنگ و معارف اروپا را بکلی دگرگونه ساخت.

۱) تاریخ فلسفه قرون وسطای اروپا، بی ژوان.

مثلاً در اروپای قرون وسطی، با هر گونه تجربه مخالفت می شد، ولی پس از این نهضت به وسیلهٔ راجربیکن و دانشمندان دیگر اساس استقراء و تجربه در غرب گذاشته شد. فلسفه از صورت مسیحی خود تا حدودی بیرون آمد و شکل فلسفه مشائی یافت؛ مسائلی مانند بحث درباره عینیت «کلّی» یا «اسمیّت» (نومینالیزم) جای خود را به بحث در صفات باری و وجود شناسی (انتولوژی) و مباحث دیگر فلسفهٔ سینائی و ابن رشد و طرح مسائلی از اشعریت غزالی و مانند اینها داد.

با تمام اینها با نگاهی که از بیرون و از زاویهٔ فلسفهٔ اسلامی و متأخر به سیر فلسفه در اروپا و صغرب انداخته شود، بنظر برخی از محققان، نه در دوره مدرسی(اسکولاستیک) و نه در دوران تجدد فلسفی و فکری (پس از دکارت)، هرگز طعم حقیقی فلسفه به ذائقه مشتاق اروپا نرسید.

مقایسه مکتب فلاسفه مشهوری مانند آنسلم و آلبرت و توماس آکوینی و دیگران با فلاسفه مسلمان مانند ابن سینا و طوسی و فارابی و رازی و میرداماد و بخصوص صدرالمتألهین (ملاصدرا)، ضعف و کوتاهدستی فلسفهٔ اروپائیان را نشان میدهد و بوی خامی آن به مشام هر محقق میرسد. حقیقت تاریخی این است که ـ برخلاف اعتقاد کسانی مانند ژیلسن ـ پس از اوریگنس اسکندرانی (نخستین حکیم مسیحی که میشناسیم)، فلسفه از مدارس مسیحی رخت بر بست و حتی تلاشهای کسانی مانند

...

در دوران جدید اروپا ـ یعنی از قرن ۱۷م ـ نیز یکباره فلسفه تغییر ماهیت داد و برغم رشد شگفتانگیز ریاضیات و علوم تجربی و فنّاوری در اروپا، فلسفه در جای واقعی خود ننشست؛ بلکه با طرح مکاتبی مانند تجربه گرایی محض یا اصالت تحصّل یا محسوسگرائی (پوزیتویسم) و مانند اینها که در واقع نوعی اتنبلی فلسفی، و کوتاه اندیشی و نزدیک بینی فلسفی، اندیشی و اندیشی و نزدیک بینی فلسفی است، به جادهٔ لاادریگری (آگنوسیسم) یا دست کم شکاکیّت که میراث یونان بود ـ افتاد، و منطق و ریاضیات و علم، بازار فلسفه و حکمت راستین را شکست.

چون این دوره معاصر دورهٔ صدرالمتألهین در اصفهان و قـم و شیراز است در اینجا سیر حکمت در اروپا را رها میکنیم و به جریان حکمت و فلسفه و علوم در ایران پس از سقوط خلافت بغداد و تلاش رشتهٔ اسماعیلیه ایران، یعنی دوران پس از حکیم بزرگ قرن ۷ ها ۱۲م یعنی خواجه نصیرالدین طوسی میپردازیم و آن را تا قرن ۱۱ ها ۱۸م پیمیگیریم. سپس پس از گفتاری کوتاه دربارهٔ صدرالمتألهین اندکی مکتب او یعنی حکمت متعالیه را ـ که نتیجهٔ جریان بیش از سه هزار سال حکمت در ایران و جهان است ـ شرح میدهیم.

# تحوّل تاریخی فلسفه و مکتب شیراز

شهر شیراز ـ که همه سیاحان و جهانگردانی که آن را دیدهاند، آن را به زیبایی و آبادانی و وسعت و داشتن دانشمندان و هنرمندان ستودهاند ـ در دوران مغول با تنبیر امرای آنجا از آسیب وحشیان خونخوار مغول در امان ماند؛ و همین دارالأمن بودن آن سبب گردید که آنجا، خانهٔ آرام دانشمندان و ادبا و علما و حکما گردد و از هر کران، بیمناکان جان و جام روی بسوی آن بیاورند.

نفوذ حکومت خلفای عباسی و مذاهب غیر شیعه (تسنن) در ایران و سایر قلمرو آنان، همانگونه که با کلام معتزله سازگاری نداشت، با حکمت نیز موافق نبوده از اینرو حکما و فلاسفه و بخصوص طرفداران حکمت اشراقی ـ که با باطنیگری اسماعیلیه ملازمهای یافته بودند و سبب اتبهام بتشیع و مخالفت و ضدیت با خلفای بغداد می گردید ـ ناگزیر بودند که حکمت و علوم عقلی را در پوشش و پناه علم کلام مطرح نمایند. از اینرو علم کلام باوج خود رسیده بود، ولی مباحثی در آن می آمد که از فلسفه بیرون نبود یا در واقع همان فلسفه سینایی بود که لباس کلام بخود پوشیده بود.

دوران خواجه نصیرالدین را باید دوران کمال علم کلام دانست. این حکیم بزرگ

دويست و شصت المظاهر الإلهيّة

با شیوه حکیمانه و سیاست و تدبیر خود، علم کلام را از حشو و زواید آراست و بر آن خلعت حکمت و فلسفه پوشانید و در واقع علم کلام سنتی را (بشیوهٔ نابود ساختن پوشیده و تدریجی () از میان بره و فلسفهای بصورت علم کلام را بمیان آورد. از اینرو او را می توان واسطه و سرپل انتقال علوم عقلی از کلام به فلسفه، شناخت.

باید دانست که با وجود جوّ ضد فلسفه در تمام دورانها ، این خواجه و حکمای پیش و پس از او هرگز از تدریس کتب فلسفهٔ ابن سینا و شاگردان او و حتی کتب سهروردی، شیخ اشراق، بویژه کتاب مشهور او: حکمت اشراق غافل نبودند؛ و همانگونه که گذشت بنظر میرسد که خواجهٔ طوسی، بشیوه اسماعیلیه، بر تدریس و ترویج حکمت اشراق اصرار داشت و اتفاقی نیست که دو تن از شاگردانش یعنی قطب الدین شیرازی و شهرزوری بر آن کتاب شرح نوشته اند و گویا از مدرسان مشهور آن بوده اند.

بر اقامت قطب الدین شیرازی در شیراز و تدریس رسمی حکمت اشراق در آنجا هنوز مدرکی نیافتهایم، ولی با وجود نفوذی که اسماعلیلیه در شیراز داشته و در پوشش تصوف و عرفان به کار خود می پرداختهاند نیازی به حضور وی در شیراز نبوده، همچنانکه بعید است که در میان شاگردان خواجه و قطب الدین شیرازی حکمایی از شیراز نمانده یا از جای دیگری در آن خاک مقیم نشده باشند.

غياث الدين منصور دشتكي (٨٦٤٨٦٦ ه.ق) سلسله اساتيد خود را با جهار

۱) مخالفان خواجه نصیرالدین و عدهای از مورخان ضد شیعه دربارهٔ وی نوشتهاند که وی هلاکوی مغول را وادار کرد که مستعصم آخرین خلیفه عباسی را که تسلیم و اسیر شده بود آنقدر در لای نمد بمالند تا بمیرد؛ این خبر چه راست باشد و چه دروغ امّا شیوهٔ این خواجه در تبدیل علم کلام تارسا به فلسفه اسلامی گسترده و توانمند، همین شیوه انمد مالاته؛ بوده است و کتب او گواه این مطلب است.

۲) اوج مخالفت با فلسفه را باید از زمان غزالی و در قرن ششم هجری دانست که تا دوران صفویه جربان داشت.

واسطه به قطب الدین شیرازی می رساند <sup>۱</sup>، و عضدالدین ایجی (قی ۷۵۱ ه) سرسلسله متکلمین فیلسوف شیراز نیز شاگرد قطب الدین شیرازی است. حلقهٔ دیگر این زنجیره، میرسید شریف جرجانی (فی ۸۱۱ ه) و پس از او سید سند یعنی سیدصدرالدین دشتکی و همزمان وی، جلال الدین دوانی (فی ۹۰۸ ه) و مشهور ترین و تقریباً آخرین حلقه آن زنجیره، غیاث الدین منصور دشتکی است که در زمان او حوزهٔ قزوین (پایتخت وقت صفویه) و حوزه اصفهان (پایتخت پس از آن در زمان شاه عباس اول) بنای رقابت را با شیراز گذاشتند و از آن پس، عمدهٔ حکما و فضلای شیراز به اصفهان رفتند.

نفوذ حکمت اشراق ایرانی در میان فیلسوفان متکلمنمای شیراز را می توان از مبانی آنها و برخی شروح که به کتب سهروردی نوشتهاند دریافت. دوانی معروف به مبانی «ذوق تأله» است، و اگر چه نظریهٔ او با نظریهٔ حکمای خسروانی یعنی حکمای قدیم ایران در حقیقت «وجود» و درجات آن فرق دارد ولی پیداست که میخواسته است به آنسوی برود و کوشش خود را نموده است. مبانی دقیق سیدسند دربارهٔ علم باری تعالی و برخی مسائل دشوار فلسفی نیز گواه دیگر است. در اینجا چون مجال بررسی گسترده مباحث باز گرفته از حکمت اشراق وجود ندارد سخن را کوتاه میکنیم.

#### ملاصدرا

دورانی که ملاصدرا در آن زندگی میکرد ـ یعنی اواخر قرن دهم و اوایل قرن

۱) ر.ک: مغالهٔ اشبراز مهد حکمته، قاسم کاکایی، خودنامهٔ صدرهٔ شمارهٔ دوم، صفحهٔ ۲۳. (غیاث الدین منصور به سیدصدرالدین به مسلم قارسی به از پدرش به از پدرش کمال الدین ابوالحسن قارسی صاحب کتاب شرح مختصر المناظر در آپتیک به قطب الدین شیرازی به خواجه نصیرالدین طوسی).

۲) برای بررسی بیشتر حوزه فلسفی شیراز رجوع شود به سلسله مقالات محقق محترم آقای قاسم کاکائی
 در مجلهٔ خردنامهٔ صدرا.

یازدهم هجری ـ هم فلسفه و هم کلام رواج بسیار داشت و سبب گسترش دامنهٔ این دو علم در کنار سایر علوم ـ مانند فقه و اصول فقه و ادبیات عرب و علوم ریاضی و نجوم و پزشکی و فنون و هنرهای گوناگون بویژه خط و معماری و کاشیکاری و ... ـ وضع اجتماعی ناشی از وضع سیاسی کشور بود؛ چه بحکم قوانین جوامع انسانی و روانشناسی اجتماعی، تمرکز حکومت و وجود استقلال، امنیت می آورد و امنیت و آزادی، سبب شکوفایی استعدادها و پیشرفت علوم و فنون و هنر می شود. همچنین وجود مراکز عالی (مانند دربارها و دستگاههای فرهنگدوست که مشوق دانشمندان و محققان باشند) نیز شتاب این شکوفایی را بیشتر می گرداند.

شیراز زمان ملاصدرا استان مستقلی بود که برادر پادشاه وقت در آن اجازهٔ سلطنت داشت، و پدر ملاصدرا ـ بنام خواجه ابراهیم قوامی ـ وزیر آن سرزمین و شاید شخص دوم آنجا شمرده میشد و مردی محترم و دانشدوست و مؤمن و پاک بود. تنها نعمتی که خداوند به وی نداده بود فرزند بود که سرانجام با دعا و توسل به مقدسات مذهنب توانست آن را ببهترین گونهاش بدست بیاورد و خداوند پسری به او داد که نام او را محمد و لقب او را صدرالدین گذاشتند تا شاید بتواند از برکات آن نام یکی از علمای بزرگ دین شود و بمناسبت نام صدرالدین او را صدرا صدا میکردند. ا

همانگونه که برخی جهانگردان اروپایی آن زمان نوشتهاند<sup>۲</sup>، اشراف ایران و خانوادههای بزرگان، فرزندان خود را بجای آنکه به مدرسه بگذارند، استاد یا استادانی را بخانه میآوردند و صدرا ـ یا همان محمد صدرالدین شیرازی فرزند خواجه ابراهیم وزیر ـ با کوشش این اساتید به تمام علوم آن زمان و حتی هنر خط و ادبیات و شعر

۱) ملا یا مولی عنوان مؤدبانه و بزرگی بوده است که به دانشمندان یا عرفا می دادهاند.
 ۲) سفرنامهٔ تاورنیهٔ فرانسوی (ص ۹۹۲ و ۹۳۰ فارسی).

فارسی و عربی أشنا شد.

صدرا نوجوانی بوده که ذکاوت و تیزهوشی را با زگاه و پاکدلی بهمراه داشته و دربارهٔ هوشمندی او قضیهای نیز در تواریخ آمده است؛ و بهمین دلیل در زمانی اندک دورهٔ کاملی از علوم عقلی و ادبی و شرعی را (که میتوان به دورهٔ کارشناسی کنونی مقایسه کرد) طی نمود و نیاز به استاد و یا استادانی یگانه و بیمانند داشت تا او را به اوج دلخواهش برسانند. در این دوره ملاصدرا دو دهه از عمر خود را پشت سر گذاشته و به آغاز دهه سوم وارد شده بود.

تاریخ تولد ملاصدرا سال ۹۷۹ ه (۱۵۷۱ م) است. این تاریخ تا زمان ما مجهول مانده بود تا آنکه بگفتهٔ هانری کوربن، در مقدمهٔ المشاعر: استاد علامه طباطبایی، فیلسوف بزرگ معاصر، آن را از محاسبهٔ تاریخ برخی از تألیفات ملاصدرا استخراج نمود. در آغاز دهه سوم عمر خود که همزمان با آغاز قرن یازدهم هجری است ملاصدرا بنابر یک سنت رایج میان دانشمندان و دانشجویان ـ که بدنبال استاد متخصص شهر بشهر و کشور بکشور میرفتند ـ شهر خود شیراز را ترک نمود و بسوی اصفهان و ری و قروین رفت و باحتمالی در سال ۹۸۵ هجری که حاکم شیراز (محمد خدابنده صفوی) به پادشاهی رسید و به شهر قزوین ـ پایتخت آنروز ایران ـ رفت، ملاصدرا نیز همراه پدرش به آنجا رفته است.

ملاصدرا، بموجب مدارکی، مانند مجموعهٔ خطی دستنوشت او که در سال ۱۰۰۶ هدر قزوین مینوشته و نیز دستنویس خطی او از کتاب هلالیّه شیخ بهائی در سال ۱۰۰۵ هدر بین سالهای ۲۰۰۳ تا ۲۰۰۲ هدر قزوین \_ پایتخت وقت صفویه \_ نزد شیخ بهائی و میرداماد درس میخوانده است. سال حضور ملاصدرا در قزوین مصادف است با سال تولد

۱) مقدمهٔ هانری کورین بر المشاعر ملاصدرا.

رنه دکارت در لاهه (۱۵۹۲ م)؛ و این تاریخ را می توان نقطه ای برای مقایسه سیر فلسفه در ایران و ارویا (یا فلسفهٔ شرق و غرب) قرار داد، و اوج فلسفه و علوم را در قرن شانزدهم مسیحی در ایران و شرق با حضیض آن در ارویا زیر ذرهبین تحقیق گذاشت.

از بررسی مجموعهٔ دستنوشت ملاصدرا ـ که در آن همه گونه مطالب مهم فلسفی، عرفانی، شعر و تفسیر قرآن و حدیث از بزرگان دانش و فلسفه و عرفان آمده ـ میتوان دانست که وی در سنین جوانی و اوائل دههٔ سوم عمر خود از تمام علوم زمان آگاهی داشت؛ بخصوص که از یُمن ثروت پدری، کتابخانهٔ جامعی شامل کمیابترین کتب علمی خطی را نیز در اختیار خود مییافته است. ۱

با انتقال پایتخت صفویه در زمان شاه عباس اول از قزوین به اصفهان در سال ۱۰۰۳ ه.ق (۱۰۹۸ م) علما و هنرمندان، از جمله شیخ بهائی (که تقریباً منصب رسمی وزارت امور حقوقی را داشت) و میرداماد (که سمت نیمه رسمی امامت نماز جمعهٔ پایتخت با او بود) همه به اصفهان آمدند و حوزهٔ علمی قزوین به اصفهان منتقل گردید. ملاصدرا نیز در جریان این انتقال ـکه به تأسیس مکتب اصفهان انجامید ـ قرار

داشت و به اصفهان آمد و آخرین مدارج علمی خود را در فلسفهٔ مشانی و اشراقی و عرفان اسلامی و منطق و کلام در کنار تحصیل فقه و تفسیر و حدیث و برخی علوم دیگر مانند نجوم و اسطرلاب و ریاضیات و پزشکی، پشت سرگذاشت.

بخشی از زندگی وی در این مقطع، مبهم و نامشخص است. بنظر ما وی در دههٔ دوم قرن یازدهم هجری به شیراز ـ وطن خود ـ برگشته در آنجا ازدواج کرده و بدرس و تـربیت طلاب پـرداخـته و بسـبب آمـاده نـبودن جـامعهٔ عـلمی آن زمـان ـ کـه تـاب

در فهرستی که از خود وی باقی مانده و اخیراً به چاپ رسیده و به نظر می رسد که مربوط به دوران نوجوانی او در شیراز است، کتب او نسبتاً اندک و محدود است و ممکن است بعدها کتابخانه خود را گسترش داده باشد.

دستاوردهای علمی و ابتکارات و آراء نو او را نداشتند ـ از برخورد ناصحیح دانشمندان زمان و شهر خود بسختی رنجیده و بمیل و اختیار خود بـه شـهر قُـم و در روسـتایی نزدیک آن رفته و مدتی را در آنجا بانزوا گذرانده است.

روستایی که در آن منزوی بود «کهک» نام دارد که هانری کوربن در مقدمهٔ کتاب ترجمهٔ المشاعر ملاصدرا به زبان فرانسه ا از آن یاد کرده و شرح آن را آورده است. ملاصدرا که تجربهٔ بسیاری در عبادتها و ریاضتهای بدنی بشیوهٔ قدیم ایرانی و فیثاغوری داشته و زیر نظر دو استاد خود شیخ بهاء و میرداماد، دورههای متعددی را طی کرده بود، در این انزوا ریاضتها را دوباره تکرار میکند و از این رهگذر علاوه بر آرامش باطنی و التیام زخم دل و افسردگی از دست جامعهٔ دانشمندان دانشکش، به الهامات و مشاهدات غیبی و اشراقات الهی و آسمانی میرسد و سرانجام از هاتف غیبی فرمان میرباید که بکار نگارش کتابهایی در فلسفه دست ورزد.

این مطالب را خود وی در مقدمهٔ کتاب معروف خود حکمت متعالیه در اسفار اربعه و برخی کتب دیگرش بیان کرده، و خوانندهٔ کتابهای او پس از این دوره بخوبی میتواند آنچه را که در دورهٔ بازگشت از دورهٔ ریاضات بدست آورده احساس نماید.

در همین دوران اقامت در قم یا کهک، وی توانست بکار تدریس و تربیت شاگردائی بشیوهٔ مکتب فیثاغوری ـ که عیناً قالب اسلامی هم داشته ـ بپردازد و در کنار تألیف کتاب بزرگ خود ـ اسفار ـ و برخی کتب دیگر، شاگردان معروف و بزرگی مانند ملامحسن فیض کاشانی و ملاعبدالرزاق لاهیجی (که هر دو بعدها داماد او شدند) تربیت کند.

در پایان دههٔ چهارم سال یکهزار هجری ـ بنا بنوشتهٔ ملامحسن فیض ـ از ملاصدرا در خواست شدکه به شیراز برگردد، و او پذیرفت و با تمام وابستگان و برخی از

۱) ص۷. مقدمهٔ ترجمه المشاعر به فرانسه، بقلم هانری کوربن.

شاگردانش به شیراز رفت. برخی از مورخان نوشتهاند که امامقلیخان حاکم مستقل فارس و حوزهٔ خلیج فارس از او دعوت نموده است، زیرا مدرسهای بزرگ را ـ که پدرش ساختن آن را آغاز کرده و بسبب مرگ نتوانسته بود آن را به پایان برساند ـ او به پایان رسانده و بدری در آنجا از ملاصدرا دعوت نموده است.

ملاصدرا در شیراز دورهٔ جدیدی را در زندگی خویش آغاز کرد، هم به آموزش فلسفه و تفسیر و حدیث پرداخت و هم توانست با تمام تجربههایی که اندوخته بود دست بتألیف تفسیری بسیار بزرگ و پرمایه و بینظیر بزند که بسبب مرگ او ناتمام ماند. همچنین در همین دوره به شرح کتاب اصول کافی (که مؤلف آن محدّث بزرگ شیعه یعنی کُلینی است) ـ یکی از قدیمیترین و مهمترین منابع حدیث شیعهٔ امامیه دربارهٔ اصول فلسفی و اعتقادی اسلامی ـ پرداخت که آنهم، ناقص مانده است.

برخی کتب دیگر در فلسفه و حکمت متعالیه نیز در همین دوره نهائی عمر او نوشته شد که سیر اندیشه و تحول روحیات او را در آنها می توان یافت.

یکی از ریاضتهای شرعی ملاصدرا سفرهای دشوار او به حج (مکه) و سرزمین حجاز و زیارت مقابر مقدس امیرالمؤمنین و امام سوم ـ امام حسین علیه السلام ـ و دیگر شهدای کربلا در کشور عراق بوده است. وی هفت سفر به اینگونه به زیارت حج رفته بود تا آنکه در آخرین سفر بسبب بیماری در عراق درگذشت و در همانجا مدفون شد. سال درگذشت او را سال ۱۰۵۰ ه.ق (۱۲٤۰ م) ضبط کردهاند؛ ولی از نوشته یکی از نوادگانش برمی آید که سال ۱۰۵۵ بوده است.

### شباگردان

با آنکه قرائن نشان میدهد که وی همواره صدرنشین کرسی تعلیم و تربیت و

تدریس بوده و میبایستی شاگردان بسیاری برای او در تاریخ ذکر شده باشد، ولی نام بیش از چند تن از شاگردان او در تواریخ یاد نشده و از شاگردان دیگر او نام و خبری نیست.

۱- مشهورترین شاگرد او فیض کاشانی (محمد بن مرتضی ملقب به ملامحسن) است که اگر چه مبانی و آراء مشهوری در فلسفه از خود باقی نگذاشته ولی مذاق عرفانی داشته و بیشتر گرایش او به حدیث و اخلاق بوده است و کتاب معروف او در حدیث، کتاب الوافی و در تفسیر، کتاب الصافی و در اخلاق، کتاب المحجة البیضاء بر اساس احیام العلوم غزالی و در معارف، اصول المعارف و عین الیقین و بسیاری دیگر می باشد. آتولد او بسال ۱۰۰۷ ه.ق (و به نظر ما ۱۰۰۶ یا ۱۰۰۵) است و وفات او را در سال ۱۰۹۱ ه.ق نوشته اند.

گستردگی دانش و کثرت تألیفات فیض (در حدود هشتاد کتاب که برخی دارای چندین مجلد نیز هست) و روح بلند حکیمانه و ذوق عارفانه و طبع شعرش او را شخصیتی کم نظیر و بلند مرتبه ساخته است که نمونهٔ آن در تاریخ، انگشت شمار است و بحتی از استادی همچون ملاصدرا، شاگردی بمانند او سزاوار است. تشبیه او به غزالی از جهاتی رواست ولی حق آن است که شخصیت و عمق و جامعیتی بمراتب بیشتر از غزالی را داراست؛ زیرا بجز در حوزه علم اصول فقه و فقه استدلالی متعارف (که فیض به آن معتقد نیست و به روش اخبار عمل میکند) در حوزههای دیگر علوم دارای رتبه و درجهای است که تصور آن نیز برای غزالی دشوار بوده است، چه فیض را می توان فیلسوفی بلند پایه و در عین حال عارفی واصل و و حدیثشناسی آگاه دانست، و از همه مهمتر دارای مناعت طبعی بی اعتنا به شکوه سلاطین و فر و شوکت درباریگری و

١) دستنويس ملامحمد علم الهدى فرزند فيض كاشاني.

خدمت شاهان میبوده و برخلاف غزالی که بیشتر عمر خود را بمزدوری و ریزهخواری خوان سلاجقه و دربار خلافت بغداد گذرانید و قلم بمزد میزد، از آمیزش با دربار و نزدیک شدن به پادشاهان، پرهیز داشت و بدور از حشمت فریبنده منصب و مقام در روستایی بکار تحقیق و تألیف و تدریس میپرداخت و دعوت شاه صفی، پادشاه صفوی را برای امامت نماز جمعهٔ اصفهان نپذیرفت: اگر چه سرانجام در دورهٔ پادشاه بعد از او (عباس دوم) و اصرار وی، ناچار از قبول آن گردید. (

فیض پس از هشت سال تحصیل در محضر ملاصدرا به افتخار دامادی او رسید و چند سالی در شیراز نیز در کنار او بود و سپس به کاشان بازگشت و مبانی استاد خود را در فلسفه و حدیث، ترویج نمود.

۲ـ شاگرد معروف دیگر ملاصدرا ملاعبدالرزاق لاهیجی، حکیم و متکلم و شاعر تواناست. اصل وی از لاهیجان (شهری در استان گیلان) است. از زندگانی وی و تاریخ تولدش چیزی نمیدانیم. تاریخ وفاتش را نیز ۱۰۷۲ (۱۳۲۲ م) یا ۱۰۷۱ و برخی ۱۰۵۱ ه. ق نوشتماند.

لاهیجی یکی از شاگردان بنام و برازندهٔ ملاصدراست که قاعدتاً در قم با او آشنا شده و سالهای بسیار (شاید تمام مدتی که ملاصدرا در قم بوده) نزد وی فلسفه و کلام و عرفان و منطق آموخته و تربیت و تهذیب نفس نموده است. وی نیز داماد ملاصدراست ولی برخلاف فیض به تفسیر و حدیث مشهور نیست و همراه استاد خود به شیراز نرفته است.

لاهیجی شاعری مشهور است و دیوانی دارد و اشعار او مورد قبول اهل ادب میباشد. تألیفات مشهور و در دست او در علم کلام و در واقع در فلسفه (و حکمت

١) رجوع كنيد به رسالة هشرح صدره زندگينامة فيض كاشاني بقلم خودش.

مقلَّمةً مصحَّح ديست و شعبت و نه

متعالیه) است، مانند کتاب مشارق الالهام و الشوارق و احاشیه بر شرح اشارات طوسی بر کتاب ابن سینا، و دربارهٔ حدوث عالم و اصالت وجود یا ماهیت؛ و نیز اثر معروف دیگرش بفارسی گوهر مراد، و خلاصه آن بنام سرمایهٔ ایمان. کتاب دیگر او شرح رسالهٔ هیاکل الثور سهروردی است که هم تسلط او را بر حکمت اشراقی میرساند و هم نشان می دهد که تدریس و تحقیق و تألیف دربارهٔ حکمت اشراق در حوزهٔ ملاصدرا رواج داشته و شاگردانش این گرایش را از استاد خود فرا گرفتهاند.

۳- شاگرد دیگر او که مانند دو شاگرد پیشین چندان معروف نیست، ملاحسین تنکابنی (از شهرهای شمالی ایران) است. او را فیلسوفی عارف مسلک شمردهاند و آثار وی دارای دقت و تحقیق است و نسبت به مبانی استاد خود وفادار بوده است. وفات او را ۱۱۰۱ ه.ق یا ۱۱۰۵ و برخی ۱۰۰۰ ه.ق (همان سال درگذشت ملاصدرا) نوشتهاند. مرگ او بر اثر حمله و ضرب و جرح مشتی عوام در مسجد الحرام بود. شفای ابن سینا را شرح (حاشیه) کرده و دربارهٔ حدوث عالم و نیز وحدت وجود کتابی نوشته و حاشیهٔ خفری بر تجوید الکلام را حاشیه زده است. ا

3- نام حکیم دیگری که در برخی کتب تاریخ فلسفه بعنوان شاگرد ملاصدرا آمده، آقاجانی (یا محمد بن علی رضا بن أغاجانی) است. از وی شرحی بر کتاب قبسات میرداماد بجا مانده است که ممکن است نتیجهٔ تدریس ملاصدرا و شرح وی بر آن کتاب باشد (شرح دیگر معروف آن کتاب از شاگرد و داماد میرداماد یعنی سید احمد علوی عاملی است).

امّا از قرائن بر می آید وی مانند ملاصدرا و سیداحمد عاملی از شاگردان میرداماد و شاید از شاگردان متأخر وی بوده یا نزد میرداماد و ملاصدرا، هر دو، درس

۱) رک: فلسفه ایرانی، هانری کوربن، ص ۱۸ (فارسی).

دويست و هفتاد المظاهر الإلهية

خوانده است. ۱ تاریخ تولد و وفات او روشن نیست ولی تاریخ تألیف شرح قبسات او در سال ۱۰۲۱ ه.ق (۱۹۲۱ م) است.

# فرزندان

ملاصدرا طبق مدرکی که از نواده او برجای مانده دارای دو پسر و سه دختر بوده است. پسر بزرگتر او بنام ابراهیم است که به میرزا ابراهیم (یا ملا ابراهیم) معروف و حکیم و محدث و متکلم و فقیه و عارف و دارای طبع شعری بوده و در ریاضیات و علوم دیگر نیز دست داشته و برروی هم دانشمندی جامع علوم زمان خود بوده است.

وی دارای تألیفاتی نیز بوده که از جمله تفسیری بنام ع**روة الوثقی** و شرحی بر بخش اول کتاب لمعه در فقه است. تولد او را سال ۱۰۲۱ ه.ق و فوت او را در دههٔ هفتم همان قرن در شیراز نوشتهاند.

پسر دوم او بنام نظام الدین احمد است که به ابوتراب و میرزا نظام معروف بوده است. تولد او بقولی در کاشان در سال ۱۰۳۱ و وفات او در سال ۱۰۷۶ ه.ق در شیراز ثبت گردیده و او را حکیم و عارف و ادیب و شاعر توصیف نمودهاند.

دخستران مسلاصدرا نیز بینامهای امّ کسلتوم (۱۰۹۷-۱۰۱۹ ه.ق) و زبیده دخستران مسلاصدرا نیز بینامهای امّ کسلتوم (۱۰۹۳-۱۰۲۹ ه.ق) و معصومه (۱۰۹۳-۱۰۳۳ ه.ق) هستند: که بگمان غالب ام کلثوم، همسر مولی عبدالرزاق لاهیجی، و زبیده همسر ملامحسن فیض کاشانی، و معصومه همسر قوام الدین شیرازی بودهاند، و برخی ام کلثوم را همسر فیض و زبیده را همسر لاهیجی دانستهاند.

۱) تاریخ فلسفهٔ اسلامی، هانری کوربن، ج ۲، ص ۱۵۰ (فارسی) و نیز: فلسفه ایرانی، کوربن، ص ۱۶ (فارسی).

### كتب و آثار

از ملاصدرا بیش از چهل کتاب و کتابچه (رساله و مقاله) باقی مانده که دو کتاب مربوط به منطق است (بنامهای التنقیح و فی التصور و التصدیق) و بیش از دوازده کتاب در تفسیر قرآن میباشد (که در هفت مجلد چاپ شده است) و سه کتاب دربارهٔ حدیث ـ و در شرح کتاب کافی نوشتهٔ محدث بزرگ شیعه معروف به کلینی ـ است که مانند تفسیر وی مربوط به دهه آخر عمر اوست و ناتمام مانده است، و برخی معتقدند که شرحی بر کتاب رواشح میرداماد نیز داشته است. دو کتاب او را می توان در مبحث اخلاق دانست در نکوهش صوفیان ـ بنام کسراصنام الجاهلیة ـ و در نکوهش و نصیحت دانشمندان ریاکار و بیمایه و بیمار ـ بنام سه اصل ـ که این اثر بزبان فارسی نگارش یافته است.

در فلسفهٔ محض چند کتاب از او باقی مانده: یکی شرحی بر کتاب هدایهٔ اثیریه که مربوط به فلسفهٔ مشائی است و کتاب دیگر او شرحی بصورت حاشیه است بر الهیات کتاب شغای ابن سینا ـ که از دقت و تحقیق بالایی برخوردار است ـ و نیز رسالهای در حدوث عالم.

مشهور ترین و بزرگترین کتب فلسفی او بنام محکمت متعالیه و است که بیشتر به «آسفار أربعه مشهور است که یک دائرة المعارف حکمت و عرفان و یک دورهٔ فلسفه مربوط به مباحث عامهٔ وجود (انتولوجی) و الهیات و نفس شناسی و معادشناسی در آن آمده است، و از تمام مکاتب کلامی و فلسفی (مشائی و اشراقی) و عرفان در آن برای ساختن یک مکتب مستقل نوین فلسفی، بهره گرفته شده است؛ مکتبی که بر اساس تسلیم وحی و قرآن مقدس و احادیث پیامبر(ص) و اهل بیت(ع) بنا گردیده است.

صدرا در فلسفهٔ اشراقی بطور مستقل کتابی ندارد ولی شرحی بر کتاب حکمت

دويست و هفتاد و دو المظاهر الإلهيّة

الاشراق سهروردی با شرح قطب الدین شیرازی نوشته است که نشانگر توجه او به حکمت اشراق و تسلط او بر آن است.

كتابهاى ديگر او همچون، مشاعر، اتصاف الماهية بالوجود، في التشخص، سريان الوجود، في القضا و القدر، حشر العوالم، خلق الأعمال، اتحاد العاقل و المعقول، الحركة الجوهرية، المزاج و... در موضوعات مستقلى است كه در كتاب بزرگ اسفار نيز در جاى خود آمده است.

وى كتابهاى ديكرى نيز دارد كه بنظر مى رسد مربوط به دوره آخر زندگى او (دو دهه آخر) است مانند المبدأ و المعاد، الحكمة العرشيه، المظاهر الهيّه، أسرار الآيات، الشواهد الربوبية، (و رساله ديگرى بنام الشواهد الربوبية، إكسير العارفين، إبقاظ النامين، مفاتيح الغيب، المسائل القدسية و الواردات القلبية.

فلسفهٔ او در این کتب رنگ دیگری بخود گرفته، گویی برگرفته از قرآن و مشاهدات معنوی خود او است و در اینها به براهین منطقی و عقلی، چندان مقید نیست.

ملاصدرا رساله کوچکی بنام لمیة اختصاص المنطقة معروف به احل المشکلات الفلکیهه دارد که بحثی فلسفی درباره منطقة البروج و میل کلّی است.

چند مقاله نیز از او بجای مانده که پاسخ به پرسش فلاسفهٔ همزمان وی است و برخی کُتب کوچک دیگر که منسوب به اوست. ملاصدرا گاهی به اشعار اخلاقی و عرفانی نیز میپرداخته و از او دیوانی بازمانده است.

### مكتب ملاصدرا

بدون شک، ملاصدرا مکتبی نو را پایه گذاری و معرفی کرد و در مکتب دحکمت

متعالیه ۱ ـ نامی که خود وی به مکتب خویش داده است ـ همهٔ ارکان یک مکتب مستقل وجود دارد. بنابراین، کسانی که او را دنبالرو ابن سینا و احیا کننده یا کامل کنندهٔ آن شمردهاند بنوعی در اشتباه بوده و از فلسفه او آگاهی نداشتهاند. ۱

محقق نامور، ابوعبدالله زنجانی انیز ملاصدرا را احیاگر مکتب سینایی معرفی کرده است؛ ولی در عین حال منکر استقلال و امتیاز مکتبش به مکاتب پیش از او نیست، چه او گفته است که:

ملاصدرا در خاکستر مکتب مردهٔ ابن سینا ـ که بر اثر حملات ناروای غزالی و پیروان اشعری مسلک و حنبلی مآب او و همچنین بدنبال حملات ویرانگر علم و اندیشهٔ ترکان و مغولان بیجان شده بود ـ روحی تازه دمید و جوانی را به وی بازگردانید. شیفتگان فلسفه به این فیلسوف بزرگ وامدارند و حقاً پس از ابن سینا تا بامروز معلم بزرگ و بنیانگذار فلسفه و صاحب مکتب بشمار می رود.

با وجود درستی این سخن، باز بنظر میرسد که این تعبیر برای آن حکیم بزرگ و شاید بینظیر نارسا و کم است: زیرا با آنکه ملاصدرا با آراء نو خود جانی تازه به فلسفه گذشتگان و از جمله ابن سینا بخشید، ولی نکته اینجاست که فلسفه او دنباله و مفسر فلسفه گذشته و مکاتب مشائی و اشراقی نبود؛ بلکه این فیلسوف با نگاه نقادانه و تیزبین

۱) گوبینو، مأمور اطلاعاتی کلیسا و خاطره نگار فرانسوی که در فرن سیزدهم هجری (قرن نوزدهم مسیحی) به ایران آمده در کتاب خود بنام ادیان و فلسفههای آسیای مرکزی می نویسد: در واقع ملاصدرا یک میدع و مخترع نیست بلکه فقط یک احیا کننده است لکن احیا کنندهٔ حکمت معظم شرقی: و نبوغ او در این است که توانست آن را بصورتی درآورد که مقبول زمان خودگردده، اشتباه او در این است که ملاصدرا واقعاً یک مبدع و نوآور بود، دیگر آنکه برخلاف گفته گوبینو، ملاصدرا تا حدود یک قرن، مردود حوزههای فلسفی بود و شهرت و رواج مکتب او از زمان ملاعلی نوری آغاز گردید.

۲) به نقل از كتاب الفيلسوف الفارسي الكبير.

خود بافتههای آنها را برهم زده و پارهای از مبانی آنان را بدور ریخته و از تـار و پـود استوار و سالم آن مکاتب بهره گرفته و خود طرحی نو در انداخته بود.

از اینرو، گرچه بیشتر مسائل فلسفهٔ او همان مسائل فلسفه قدیم یا علم کلام و حتی پارهای از براهین نیز نزدیک به همان براهین گذشته است؛ ولی گوهر شناسان فلسفه میدانند که میان فلسفه صدرایی با فلسفه سینایی (ابن سینا) و ارسطویی و دیگران، فرسنگها فاصله است و حتی از مکاتب اشراقی و یا تصوف ابن عربی نیز جداست؛ با آن که در برخی اصطلاحات و مبادی و تعریفات و اصول ظاهری به آنها نزدیک میباشد.

ملاصدرا گرچه از عناصر همهٔ مکاتب فلسفی و عرفانی و کلامی چیزهایی را در فلسفه خود آورده است ولی برخلاف آنچه که برخی ظاهربینان و سطحی نگرندگان می گویند ـ که وی مکاتب دیگر را بهم آمیخته و از ترکیب آنها مکتب خود (حکمت متعالیه) را ساخته ا ـ مکتب او آمیختهای از مکاتب دیگر نیست بلکه مکتبی است بسیط و مستقل که عناصر مفید روش سینایی و اشراقی و عرفانی را در آن بکار گرفته است. خود او می گوید: «قد اندمجت فیه العلوم التالهیّه فی الحکمهٔ البحثیة و تدرعت فیه الحقائق الکشفیّه بالبیانات التعلیمیهٔ .... بعنی «دریافتهای شهودی و عقاید شخصی الحقائق الکشفیّه بالبیانات التعلیمیهٔ .... بینی «دریافتهای شهودی و عقاید شخصی خود را در قالب فلسفه رایج (مشائی) بیان کردمه؛ و همین شباهت در قالب، برخی را باشتباه می اندازد.

یکی از ویژگیهای ملاصدرا آن است که اصول فلسفی کهن اشراقی را (مانند اصالت وجود یا نور و خومراتب بودن آن و حرکت در جوهر طبیعت را که نزد حکمای

ا) مقدمة دانش يژوه بر كسر أصنام الجاهلية. ص ١٥.

٢) مقدمة اسفار.

باستانی ایران و ماقبل سقراط وجود داشته، و یا تجرد مثال و اتحاد عاقل و معقول و بسیط الحقیقة کل الأشیاء را که در عرفان فلوطین و صوفیه گفته می شده) با نبوغ خود بررسی فیلسوفانه کرده و برای آنها براهین منطقی و استوار آورده و در فلسفهٔ استدلالی جای داده است؛ مسائلی که ابن سینا و فلاسفهٔ بزرگ آن را درک نمی کردند و در آن فرو مانده بودند فقط از نابغه ای همچون ملاصدرا امکان بروز و عمل داشت.

میتوان ملاصدرا را یک نابغه شمرد و مهمترین ویژگی مکتب او را همان روش نوینی دانست که برای اندیشهٔ فلسفی گذاشت. روشی که با آن مسیر فلسفه دگرگون شد و فلسفههای گذشته بازسازی و اصلاح گردید و از تنگناها و گردابهایی، که توان رهایی از آن را نداشتند، رهایی یافت.

اصول نوی که ملاصدرا با بهره گیری از مکاتب و فلاسفهٔ دیگر بنیاد نهاد؛ به فلسفه ارزش بیشتری بخشید و صورت آن را دگرگون ساخت و زواند و اصول بیفانده یا نادرست دیگر روشهای معرفت را بدور ریخت، و اندیشهٔ بشری و معرفت عقلاتی را از طلسم بیسود مشکلزای اصول و موضوعات و براهین و مسائل دیگر مکاتب پاک ساخت. مکتب ملاصدرا به کلِّ اندیشهٔ فلسفی نظر دارد و مانند مکاتب دیگر برای مخاطبان ویژهٔ خود نیست. فلسفهٔ مشائی، طرفداران شهود و اشراق را که به کشف حقایق دسترسی داشتند راضی نمی کرد و بکسانی تعلق داشت که به قیاسهای منطقی

از سوی دیگر، تصوف و حکمت اشراقی نیز، به براهین منطق اعتنائی نمیکرد و روی سخن با اهل شهود و با کسانی داشت که دورهٔ خاص تربیت روحی را گذرانده باشند، و عیب فلسفهٔ مشائی را در اعتماد و تکیهٔ بسیار آن بر عقل و ارزش دادن مطلق

معتقد و مؤمن بودند و در مقابل، حکمت اشراقی را خیالپرداز میشمردند و به شهود و

كشف آنان بهائي نمي دادند.

به استدلال عقلی و برهان میدانست. متکلمان معتزلی و اشعری نیز در اندیشهٔ قانع نمودن مخاطبان مسلمان بودند. ولی حکمت متعالیه صدرایی روی سخن به همهٔ این مخاطبان دارد و از اینرو کتاب مشهور او ـ اسفار ـ تمام مباحثی را که فیلسوف مشائی و اشراقی و عارف و متکلم جویای آنند ببحث و تحقیق کشیده و برای آن برهان آورده است.

در نظر ملاصدرا هم عقل اعتبار و اهمیت دارد و هم شهود، و این دو را «دو چشم بینای خرد» و دو ابزار لازم برای فلسفه می داند. وی معتقد است که اشراق بدون برهان، سودی ندارد و عقل و برهان بدون اشراق راه بجایی نمی برد.

این روش حکمت متعالیه سبب گردید که اختلاف اهل کشف با اهل استدلال ـ که میگفتند: وپای استدلالیان چوبین بود...ه ـ از میان برداشته شود. اهل کشف به ضعف و نارسایی عقل برای درک حقایق آگاه بودند؛ از اینرو جویندگان معرفت و علم راستین را بسوی کشف و شهود میخواندند. امّا از طرفی در روش شهود مشکلاتی وجود داشت که بدون استاد و پیر درک و دریافت آن ممکن نبود و همیشه نیز استاد یافت نمیشد؛ به ریاضتهای بدنی دشوار نیازمند بود و این کار هر کس نبود؛ راه شهود خطرها و گذرگاهها و بر سر راه خود وساوس شیطانی و هواجس نفسانی داشت و راهرو همیشه به حقیقت نمیرسید.

از طرف دیگر در نبود کشف و معرفت باطنی، راهی دیگر جز عقل برای شناخت یافت نمی شد و عقل ـ مانند پای چوبین ـ نسبتاً کارساز بود و چراغ آن سوسویی بسوی معرفت داشت. از این گذشته، برای صورت علمی دادن به معرفت شهودی باز نیاز بنوعی بیان علمی، برای ارشاد عوام و آموزش نوآموزان حکمت وجود داشت؛ و این کاری بود که صدرالمتألهین آن را بانجام رساند و حتی شیخ اشراق و استاد او میرداماد

توان انجام أن را نيافتند.

بنابراین علمی کردن معارف در حکمت متعالیه و بهره گرفتن از استدلال و برهان مصداق شعر «پای استدلالیان چوبین…» نبود: بلکه این روش در واقع مسلّح ساختن پای سلوک عارفان بابزار عقل و استدلال بود تا بتوانند حقایق را با نیروی روحی خود دریابند و به حقیقت برسند و هم آن را با برهان به دیگران ـ و حتی منکران ـ نشان دهند؛ و این روش عمیق و شگفت و زیبا، در عین حال آشتی دهنده و یکتا سازنده راههای گوناگون معرفت بود.

همین شیوهٔ جامع و آشتی دهندهٔ حکمت متعالیه ملاصدرا سبب گردید که برخی او را هم فیلسوف سینایی و مشایی و هم حکیم اشراقی و حتی نوافلاطونی اسلامی بدانند. یکی از محققان روشن ضمیر فرانسوی دربارهٔ صدرا میگوید:

اگر او را یک محقق ابن سینائی بدانیم، باید اضافه کنیم که عملاً اشراقی هم هست: در عین حال سرشار از افکار ابن عربی میباشد. ملاصدرا یکی از مهمترین نوافلاطونیان ایرانی اسلامی است [و] در عین حال یک متفکر شیعی است... ا

در واقع ملاصدرا با کار خود ارزش هیچیک از عقل و وحی و اشراق را نادیده نگرفت؛ و نه فقط هر سه را در مکتب خود راه داد، بلکه از نظر او هر سه شیوه از یک منبع برخاسته و در واقع زبان گویای یک واقعیت بودند.

وی عقل و اشراق و یا برهان و کشف را دو روی یک سکه میدانست و بر آن بود که ذوق و کشف هنگامی اتحقیق، (رسیدن به حق) شمرده می شود و در فلسفه و معرفتیایی راه می یابد که عقل و برهان آن را ردّ نکند؛ می گفت که مشاهدهٔ از راه کشف و

١) پرفسور هانري كوربن، مقدمة المشاعو، ص ٣٣ (فارسي).

دويست و هفتاد و هشت المظاهر الإلهيّة

حضور اگر الهی و حقیقی باشد حتماً برهانی هم هست و عقل می تواند آن را اثبات کند. صدرالمتاًلهین با تمام حرمتی که به عرفا ـ امثال ابن عربی ـ می گذارد بی توجهی آنان به برهان را نمی ستاید، وی در این باره می گوید:

لأنّ من عادة الصوفية الاقتصار على مجرد الذوق و الوجدان فيما حكموا عليه؛ و أمّا نحن، فلا نعتمد على ما لا برهان عليه قطعياً و لا نذكره في كتبنا الحكمية... أ

و در جاى ديگرى أراء برخى از عرفا را «تخيّل» مىنامد و مىگويد مكتب من نه مكتب مشائى (بحثى) است و نه تصوف: «و هي ليست من المجادلات الكلاميّة و لا من الفلسفة البختيّة المذمومة و لا من التخيلات الصوفيّة...» ؟

وی علم کلام را نیز از خود میراند و میگفت که کلام نه فلسفه که یک سلسله مجادلات پوچ میان تهی است. وی که از آراء متکلمان بخوبی خبر داشت و بگفتهٔ خودش، در جوانی، وقتی بسیار از عمر عزیز خود را بر سر این کار گذاشته بود<sup>۲</sup>، اعتقاد داشت که متکلمان معتزله و اشعری نمونهٔ کامل یک افراط و تفریط شمرده میشوند؛ زیرا معتزله با دیدن فلسفهٔ مشائی خود را باختند و بدنبال سراب آنان رفتند، و اشعریها ببهانهٔ حفظ و حراست حریم شرع از عقل و حکمت بدور افتادند و به شرع هم نرسیدند. پس بنظر وی، علم کلام یک سلسله مجادلات بود<sup>3</sup> و راه به حقیقت نمیبرد؛ از ینرو مکتب خود را بگونهای آراست که بتواند بخوبی پاسخ تمام مسائل علم کلام را بدود ولی علم کلام را

١) الأسفار الأربعة، ج ٩. ص ٢٣٤.

۲) المشاعر، ص ۲.

٢) الأسفار الأربعة. ج ١، ص ١١.

٤) المشاعر، ص ٣.

مقلّمهٔ مصنفع دویست و هفتاد و نه

خود علم کلام را دگرگونه ساخت و تقریباً از میان برداشت و در عوض فلسفه را بگونهای مسلح ساخت که بتواند از اسلام دفاع کند و جای علم کلام را بگیرد. اگر خواجه نصیرالدین با هوشمندی خود علم کلام را به فلسفه مبدل ساخت، ملاصدرا فلسفه را بصورت علم کلام ـ اما کلامی جدید ـ در آورد. باین معنا که مضامین و شکل و محتوای مکتب او همه فلسفه اشراقی و مشائی است ولی مسائل علم کلام را نیز برهانی میکند؛ یا بزبانی دیگر، فلسفة او علم کلام نیست ولی فایده و اثر آن را داراست.

علم کلام در میان مسلمین ـ مانند کلام یهودی و مسیحی ـ خود را نگاهبان و مدافع دین میدانست و به قرآن و سنت تکیه میکرد، اما همانگونه که دیدیم به این هدف خود کمتر دست میافت. دیگر آنکه بیشتر بصورت «جدل» منطقی و بر پایهٔ مشهورات یا مقبولات و مسلمات استدلال مینمود و مدرک عمدهٔ او نصّ بود که معمولاً در فهم آن اتفاق نظر وجود نداشت.

امًا صدرالمتألهین برای عقل و وحی پایگاهی استوار ساخت، کاری که معتزله و اشعریه از آن ناتوان بودند؛ سپس شرع و برهان را برای یاری هم بکار انداخت. وی وحی و شرع را با بینشی عقلی و فلسفی بمیان کشید و برهانی بودن و کار آمدی آن را برای استدلال فلسفی ثابت کرد.

وی اثبات کرد که نه فقط میان وحی و آموزههای پیامبران با حقایق عقلی ـ که حکما با عقل و استدلال به آن میرسند ـ تعارض و ناسازگاری نیست بلکه در فجر تمدن بشری، همواره حکمت و علوم عقلی و طبیعی و بزبانی دیگر: تمدن را پیامبران برای مردم آوردهاند و حکمای بزرگ باستانی همه شاگردان و دستپروردگان ـ مستقیم یا غیر مستقیم ـ پیامبران بودهاند و حکمت راستین، پیوسته از وحی و نبوت برخاسته و ایندو از پستان وحی شیر خوردهاند.

ادیان و پیامبران بودند که نخستین بار از آفرینش جهان و از طبیعت انسان و آفسریدگار جهان ـ که آفسریدگار جهان ـ که حقیقیترین حقیقتهاست ـ آشنا نمودند.

میدانیم که وحدت (یا نزدیکی) وحی و عقل (یا شریعت و فلسفه) همواره یکی از اصول شیعهٔ باطنیه و حکمت جعفری بوده و حکمای اسماعیلی و باطنی و اخوان الصفا و حتی ابن سینا (در پایان کتاب شفا) و طوسی و ابن تُرکه و امثال آنان، همه از آن دفاع میکردهاند که این شیوه در مکتب میرداماد بکمال خود رسیده است.

اساس تصوف، یا عرفان اسلامی، نیز بر وحی (و قرآن و حدیث) بنا شده بود، امّا نه بشده بود، امّا بشیوهٔ عوام و ظاهر بینان بلکه با تأویل و فرو رفتن در ژرفای نصوص الهی؛ از اینرو برخی از کتب این صوفیه به تفسیر قرآن بیشتر شباهت داشت تبا حکمت اشراق و عرفان.

ملاصدرا، گر چه خود پروردهٔ مکتب اهل تأویل بود ولی، همانگونه که حکمت اشراق و کشف را همراه و پیوسته با عقل و برهان منطقی میپسندید، تأویل قرآن را نیز همراه تفسیر و توجه به ظاهر لفظی آن پذیرفته بود.

از اینرو مکتب حکمت متعالیهٔ او بر معرفتشناسی و الهیات صوفیانه برتری داشت؛ زیرا مانند آنان معتقد نبود و نمی گفت که: اما ز قرآن مغز را برداشتیم ـ پوست را بهر کسان بگذاشتیم، بلکه برای رسیدن به حقایق قرآن، نخست از پوست و لفظ آن آغاز می کرد و همپای مفسران الفاظنگر به ظاهر آن می پرداخت و سپس از روزنهٔ تأویل، به ژرفای آن فرو می رفت و لایه لایه و پرده پردهٔ آن را می شکافت تا به مغز و امغزای ه

ملاصدرا براي عقل از دو نظر اهميت قائل بود: يكي أنكه اصل حقانيت وحي و

پیامبر و دین، همه از عقل است و عقل وسیلهای برای وصول به شرع می باشد؛ دیگر آنکه عقل بشری، اگر چه از جهت ارزش و درجهٔ صراحت و ارشاد انسان به حقایق عالم از وحی و دین ضعیفتر است و روشنی و وضوح کمتری دارد، ولی هیچگاه، عقل با وحی نمی تواند تعارض داشته باشد و همواره عقل سلیم با وحی صحیح همصدا می باشد.

### وی در یکی از کتب خود میگوید:

عقل نمی تواند با وحی (و حدیث و نقل) مخالف باشد: و هر جا که تصور شود آندو، رو در روی هم قرار گرفتهاند در واقع هنوز پای عقل به آن حقیقت کشیده نشده و در حقیقت، فرق است بین آنکه چیزی عقلاً محال باشد با آنجا که عقل به آن دسترسی نیافته و آن را هنوز محک نزده باشد، و کسی که این فرق را نداند لایق سخن و بحث و استدلال نست. ا

شاید بنظر وی، سبب آن است که عقل توانایی وحی را در بیان و روشنگری حقایق ندارد و احکام آن کلی و مبهم است و مسئول بیان واضح حقایق ضروری برای بشر و اداره زندگی از همان وحی است. از اینرو هیچگاه نباید وحی را فدای عقل کرد، و همچنین با پیروی شرع و وحی، نباید عقل را نادیده گرفت و یکباره بکناری گذاشت؛ بلکه ایندو را بایستی با هم و در کنار هم بکار برد و بتعبیر ملاصدرا، شرع همراه عقل بدور؛ است.

وی در جای دیگر میگوید: محال است که یک دین حقیقی با عقل و احکام یقینی و ضروری آن معارض باشد؛ ولی هر برهانی حق و حقیقت نیست، و برهان و عقل اگر با وحی و شرع حقیقی معارض بدر آید شایستهٔ قبول و احترام نمی باشد. یعنی وحی

۱) رسالهٔ سریان وجوده ص ۱۳۸.

مطمئنترین و اساسیترین منبع معرفت و حکمت است، و هر نظریهٔ فلسفی و علمی که با آن منطبق نباشد خلل پذیر است و با تمام یا بخشی از واقعیت منطبق نمیباشد.

در بینش و مکتب صدرایی، هم عقل و هم وحی، هر دو از یک منبع سرچشمه گرفتهاند و آن منبع همان روح القدس یا عقل فعال است. عقل راستین (نه عقلی خام و گمراه و گرفتار وسوسهٔ شیطانی) معرفت را با اتصال به عقلی کلی یا عقل فعال میگیرد و وحی نیز از همین راه به پیامبران میرسد؛ بنابراین باید ایندو همواره مؤید یکدیگر باشند و نمیشود که از یک منبع دو ضد یا نقیض صادر گردد و یکی با آن دیگری ملایمت و سنخیت نداشته باشد.

مدعی شاید در این مطلب تردید کند؛ امّا نمیتواند در این شک و تردید داشته باشد که وقتی وحی و نبوت با برهان عقلی و منطقی ثابت گردد، دیگر فرقی بین عقل و شرع نمیماند و باز ایندو بهم میرسند و متّحد و یکی میشوند.

#### 600

بنظر ملاصدرا معرفت فلسفی نیازمند یک تکامل و پختگی است که از آن به فطرت ثانویه تعبیر می شود. وی معتقد است که معرفت فلسفی با تکیه بر فطرت اولیه میشر نیست و باید هر فیلسوف و حکیم، نخست به فطرت ثانویه ـ و حتی به فطرت ثالثه ـ برسد تا بتواند به معرفت حقیقی دست یابد.

شاید مقصود وی آن باشد که ساختار ذهن فیلسوف باید با ذهن عامی و عقل خام فرق داشته و رشد و آمادگی بیشتری یافته باشد. وی از ارسطو (و در واقع از افلوطین) این سخن را نقل میکند که: «هر کس بخواهد به علوم ما بپردازد باید که برای خود فطرتی دیگر بسازده ۱۰ و در عمل دیدهایم که فلسفه هرگاه با بینش ابتدائی بسراغ

١) مقدمة المظاهر الإلهية

مسائل دشوار رفته تهيدست بازگشته است.

ملاصدرا عقل و استدلال را حتى مؤيد و مدافع كشف و شهود مى داند؛ اگر چه در واقع اهميت كشف كمتر از حس يا عقل و استدلال نيست بلكه بمراتب بيشتر و كاملتر است، ولى با وجود اين، بايد كشف و شهود را با برهان عقلى مجهز ساخت.

شهود و اشراق نیز مانند عقل و وحی، راهی مطمئن برای رسیدن به حقایق است؛ پس مکاشفات اهل اشراق نیز بر این اساس، نبایستی با عقل و برهان ـ چه رسد به وحی و شرع ـ تعارض و تقابل داشته باشد و اگر میان آندو تعارضی باشد یا یکی از آندو خلل دارد و یا قلمرو عقل نبوده است.

از آنچه گذشت روشن می شود که چرا ملاصدرا پایهٔ مکتب خود را بر هر سه منبع از این منابع گذاشت و چرا هم فیلسوف مشائی و هم حکیم اشراقی و هم متکلم مسلمان می شود و هر سه با هم و جدای از همه است.

این روش ملاصدرا و وسعت نظرگاه او در بررسی فلسفه و مسائل دشوار آن، سبب وسعت میدان دید فلسفی وی گردید و حل مشکلات را بر وی آسان ساخت و توانست از این راه مسائل بسیاری را با عمقی بیشتر، وارد فلسفه کند و فلسفه را از آن محدودیت مشائی بیرون بیاورد. سبب شد که فلسفه جانی تازه بگیرد و از جمود و فرسودگی نجات یابد و پویا گردد.

...

مکتب حکمت متعالیه در زمان زندگانی صدرالمتألهین ایستا و راکد نبوده و مراحل و مدارجی را طی نموده است. حکمت متعالیه در کتب نخستین او به فلسفهٔ قدیم نزدیکتر است ولی بمرور زمان و بمقتضای تحولات درونی وی و بمیزان غوطهور شدنش در قرآن، خود را از برهان منطقی بینیاز می بیند، و مانند یک مفسر قرآن، می کوشد مسائل فلسفی را از دیدگاه آیات قرآنی حلّاجی و بررسی کند. کتب دههٔ آخر عمر او ـ مانند (عرشیه، مظاهر (المظاهر الإلهیة [کتاب حاضر])، شواهد، مفاتیح الغیب و ... نمونههایی گوناگون از این روش می باشند.

فلسفة الهى پيش از او مىكوشيد تا مسائل «موجود بما آنه موجود» را بررسى كند و در نتيجه به منبع اصلى موجودات، يعنى مبدأ أفرينش و ذات و صفات الهى، مىرسيد و در يک جمله: مدار فلسفه همواره «مبدأشناسى» و «موجودشناسى» بود، و «غايت شناسى» فقط در حكمت نظرى، أنهم بصورتى گنگ و مبهم جاى مىگرفت.

حکمت اشراق و تصوف در این جهت از حکمت مشائی کاملتر بود؛ زیرا حکمت عملی و نظری را، مانند توامان، یکجا در نظر داشت؛ مقصودش از حکمت نظری رسیدن به مرحلهٔ عمل و حکمت عملی بود؛ و از طرفی حکمت عملی را برای ورود در حکمت نظری لازم میدانست و دوری جایز (معروف به دور لبنی) در آن جاری بود. ولی غایتشناسی بمعنای بحث دربارهٔ معاد و قیامت و بهشت و دوزخ و پاداش و کیفر، آنگونه که در میان متکلمین معمول بود، در مکاتب دیگر حکمت بررسی نمیشد.

ملاصدرا در مکتب خود اغایت، فلسفه را گسترش داد و آن را بکمال رسانید، یعنی از سیاست و تدبیر مدن، که در فلسفه پیش از او غایت فلسفه و نهایت حکمت عملی شمرده میشد؛ و هدف آن ـ که حُسن ادارهٔ جامعهٔ مدنی و سعادت انسان بود ـ گذشت و غایت از حکمت عملی را وصول به سعادت اخروی و دنیوی ساخت و سعادت را بگونهای دیگر (غیر سینایی) تعریف کرد.

۱) موضوع معاد و بهشت و دوزخ و مرگ و پاداش و کیفر در گفتار سقراط و نوشتمهای افلاطون رمز گونه است؛ اشاراتی نیز در حکمای قدیم زرتشتی وجود داشته است که در کتب ابن سینا و فلسفهٔ اسلامی نیز به اختصار از آن بحث میشد.

٢) ابن سينا و مكتب او سعادت اخرى را شعور كامل به وجود و در نتيجه، التذاذ بيشتر و بهتر از آن ﴾

گامی که او برداشت بلندتر و بالاتر از پیشینیان بود و غایت فلسفه و مبدأشناسی را تا معادشناسی، بالا برد و هدف از حکمت عملی را «سعادت نهائی و حقیقی بشر، و بمعنای صحیح آن، قرار داد. بهمین سبب است که در مکتب و اندیشهٔ او بر دو کانون اصلی و هماهنگ ـ یعنی مبدأ، معاد ـ بسیار تکیه می شود. امبدأ، برای رسیدن به معاد، ضرورت دارد و معاد در واقع بازگشت و منتهای حرکت تکاملی انسان برای واصل شده به سیداً فیض، و وجود است.

از کلمهٔ هبداً در این نظام فلسفی، حکمت نظری فهمیده می شود و تمام فلسفهٔ نظری را می توان در آن جای داد؛ و مفاد کلمهٔ هماده، همان حکمت عملی و آثار اخلاق و تربیت نفس و تدبیر جامعه در روند طبیعت است.

بنابراین جدایی مبدأ و معاد در این روش اندیشه، یک جدایی اعتباری و بینظام (ناسیستماتیک) است و در واقع در حکم تار و پود یک بافتهٔ در هم تنیده و همچون یک دستگاه می باشد.

مکتب حکمت متعالیه میکوشید که معاد را هدف فلسفه و علوم دیگر معرفی کند؛ و با تمام تفاوتهایی که بین ابن سینا و ملاصدرا و همچنین بین فلسفهٔ سینایی و صدرایی وجود دارد، باید اعتراف کرد که این کار الهام گرفته از ابن سینا (و کتاب مبدأ و معاد او) و بسا سنت دیرینهٔ حکمای باستانی ایران و یونان می باشد.

همچنین، برخلاف بیشتر کتب رائج فلسفه (مانند شفای ابن سینا و کتب پس از وی) که مباحث مربوط به انسان (نفس و حرکت جوهری انسان) را در بخش طبیعیات قرار میداد و در طبیعیات از آن بحث میکرد و بین انسان و مبدأشناسی (که جای آن

<sup>←</sup> میدانست.

۱) حرکت از مبدأ به نقطة حضیض ماده را در عرفان اسلامی و پیش از آن قوس نزولی، و حرکت تکاملی بشر به سوی مبدأ را قوس صعودی مینامیدند.

در مابعدالطبیعه بود) جدایی می انداخت ملاصدرا، انسان و مباحث مربوط به آن (همچون نفس و قوای آن و موت و بعد از آن) را بعنوان معادشناسی یا سفر چهارم معنوی بشر، در الهیات و مابعدالطبیعه وارد ساخت و بجای ترتیب مباحث الهیات (که از مباحث عامة موجود بحث می کرد و به الهیات اختی و خداشناسی می رسید) روش مسفرهای چهارگانهٔ روحی، عرفا و سیر و سلوک متصوفه را طرح نمود.

بهمین دلیل بزرگترین و مهمترین فلسفهٔ خود را بنام «الحکمة المتعالیة في الأسفار الأربعة» نامید و فصول آن را بصورت همان چهار گام یا چهار سفر اصلی سیر معنوی انسان قرار داده.

درگام یا سفر اول این چهار مرحله، موجود و مباحث مربوط به آن (یعنی وجود، ماهیت، حرکت مادی و جوهری و عقل) بررسی میشود، و بود و نبود و طبیعت و ماوراء آن بوسیلهٔ «سالک» بطور معنوی طی میشود تا به حق برسد و آن را بشناسد. (السیر و السفر من الخلق إلی الحق).

گام یا سفر دوم حکیم و عارف، فرو رفتن و ذوب شدن در وجود حقیقی و هستی بخش واقعی جهان و سیر در صفات و جلوههای اوست که در همهٔ آفاق در پیش چشم سالک جلوهگر است. در این مرحله که مصداق کامل «تئولوژی» و خداشناسی فلسفی - بمعنی حقیقی و دقیق آن ـ میباشد، سالک و عارف و فیلسوف بایستی چیزی جز خدا نبیند. (السیر و السفر فی الحق بالحق).

گام یا سفر سوم، بازگشت به جهان و بمیان مخلوقات است ولی نه با دید طبیعی: بلکه سالک به همه چیز از دیدهٔ حق مینگرد و این در واقع سیر در حق و افعال اوست که عکس حرکت نخستین میباشد: زیرا در سفر اول در سیر طبیعت با دید انسانی و نظر طبیعی سیر میکرد تا خدا را دریابد ولی در این سفر، مستغرق سیر در صفات الهی است ولى سرانجام به مخلوق و مصنوع حق مىرسد؛ و به أن «السير من الحق إلى الخلق بالحق، مىگويند.

گام یا سفر چهارم، سیر در میان مخلوقات و جهان طبیعت است و حقیقت آندو برای سالک اشکار میگردد و همه قوانین آن بر وی روشن میشود، آیین زندگی سعادتمندانهٔ بشر و راه بهترین او به سوی خدا و جهان آخرت و مدارج پس از مرگ انسان، چون صفحهای نمایان شده و سالک در این مرحله مسئولیت امر و نهی و بیان احکام الهی ـ جهانی را در خود میبیند.

بر اساس این منطق و این روش، فلسفهٔ حقیقی آن است که پابیای تکامل روح فیلسوف ساخته و پرداخته شود نه آنکه مشتی معلومات و اصطلاحات و استدلالات در ذهن،گردآوری گردد.

گام اول فیلسوف باید شناخت موجوده بما أنّه موجود و اعراض ذاتیهٔ آن (که در امور عامه بحث می شود) و تقسیمات ظاهری و اقسام وجود و جواهر و اعراض و وحدت و کثرت و علیت و مانند اینها باشد؛ و چون فیلسوف بتواند در پایان این سفر به مبدأ وجود و آفرینش و وجود حقیقی برسد، حق دارد که گام به جلو بگذارد و با یاری حق و راهنمایی او، سفر دوم خود را آغاز و کمال حقیقی را لمس کند.

فیلسوف با شناخت خداوند متعال و کمال حقیقی و وجود مطلق و لایزال او، می تواند نظری دوباره به عالم طبیعت بیندازد و ربط و فقر و وابستگی همهٔ موجودات را به خداوند متعال بچشم ببیند و با عقل و استدلال آنرا درک نماید و با دل و جان آن را لمس کند. در اینجا شیدایی سفر اول و دوم، جای خود را به آرامشی پس از طوفان می دهد و در پایان همین مرحله و مطالعهٔ نفس انسانی و هویت واقعی اوست که احکام و قوانین حیات و مرگ و جهان پس از مرگ را می شناسد.

این چهار سفر مانند حلقهای است که فیلسوف حکیم را به نقطهٔ آغاز حرکت فکری و روحی خود باز می گرداند، با این تفاوت، که روح و شخصیت و اندیشهٔ او یک دور کامل زده و یک دورهٔ کامل تربیتی و کمالورزی را از سرگذرانده و حقایق را با دیدهٔ دل و با حواس جان و روح لمس و ادراک نموده و خود را در درون قلب تبندهٔ جهان احساس میکند؛ و بتعبیر خود ملاصدرا، انسان با این سفر می تواند از جنس حیوانی بدر آمده و در ردیف فرشتگان قرار گیرد. ۱

از این نظرگاه، طبیعتشناسی و انسانشناسی، هنگامی که با ذرهبین الهی نگریسته شود و از دریچهٔ علم و حکمت ملکوتی بررسی گردد، دیگر، طبیعت مادی نیست بلکه جزء ملکوت است.

ملاصدرا با وجود آشنایی کامل با علوم دیگر ـکه آنها را «علوم جزئیه» می نامد ـ به آن علاقه ای نشان نمی دهد و همصدا با سقراط، آن را شأن حکیم نمی داند. از اینرو کتب او عمدتاً در فلسفه ـ یا بتعبیر او: «علم کلی» ـ است.

\_ \_ \_

ملاصدرا فیلسوفی نیست که یک دوره یا یک کتاب او را بتوان میزان و ملاک قضاوت درباره او قرار داد و بنابرین، نقطه نظرهای او در دوره میانی زندگی وی ـ که در حوالی شهر قم گذشته است ـ با شیوه و نظرهای او در دورهٔ پایانی زندگیش ـ که در شیراز اقامت کرده ـ فرق دارد زیرا این فیلسوف نمونه کامل یک اندیشه در حال پیشرفت و تکامل است.

بدلیل همین تکامل و رشد پیوستهٔ اندیشه و مکتب اوست که میبینیم پس از آنکه دائرة المعارف بزرگ فلسفه خود ـ یعنی کتاب الأسفار الأربعة ـ را نوشت و نام آن را

١) مقدمة أسرار الآيات

«حکمت متعالیه» گذاشت، در جستجوی خود به حکمتی بالاتر از «متعالی» می رسد. وی در کتاب الحکمة العرشیة از حکمتی که فراتر از حکمت متعالیه است دم می زند. گویی مرز «تعالی» هر چیز در کنار دیواره های این جهان است ولی جهانی دیگر در آنسوی مرز حکمت متعالیه هست که دعرش، یا حوزه الهی محض است و عقل و ادراک عالی بشر تاب آن را ندارد و آنجا فقط بکمک دوحی، و ارشاد پیامبران می توان رفت؛ زیرا عرش ـیا مرکز فرضی و معنوی حکومت خداوند ـ در آنجاست.

ملاصدرا کتاب الحکمة العرشية را پس از کتاب اسفار اربعه نوشته است و در کتاب ديگری ـ که بنظر میرسد پس از اين دو کتاب نوشته ـ و نام آن را ايفاظ النائمين (يعنی بيدارگری خواب آلودگان) گذاشته، حتی از اين مرحله نيز بالاتر رفته است. در انجا میگويد: ما در کتب پيشين خود در بيان توحيد از روش بحثی (فلسفه بحثی و استدلالی) استفاده میکردیم ولی اکنون روش ديگری در پيش میگيريم. وی آن روش را مروش قدسی، مینامد؛ روشی که ارزش و سودمندی آن را کمتر حکيمی میداند.

در نامگذاری کتاب خود به «ایقاظ النائمین» هم اشارهای ظریف هست که فلاسفه همه خوابند و او و همرهانش بیدار؛ و بدین ترتیب روش فلسفی رائج در میان فلاسفه دیگر را مردود و ضعیف میشمارد.

\*\*

همانگونه که در این نگاه کوتاه و سریع به مکتب ملاصدرا ملاحظه کردیم، هم شخصیت وی با بیشتر فلاسفهٔ پس از افلاطون فرق دارد و هم مکتب و روشی ابتکاری، نو و مخصوص به اوست. بنابراین، با مجال اندکی که داریم نمی توانیم به مقایسههایی که

۱) این کتاب بقلم شیوای برفسور وینستون موریس و مقدمة آن بنام The wisdom of the throne بزبان انگلیسی برگردانده شده است.

میان او با اشخاص مانند ابن سینا یا غزالی و سهروردی یا با فلاسفه اروپایی، چون توماس آکوینی و برگسون و دیگران شده است، بپردازیم و فقط باین جمله بسنده میکنیم که ملاصدرا هیچیک از ابن سینا، طوسی، فارابی، سهروردی و یا توماس و بوهمه و برگسون و کانت و دکارت یا سوئدنبرگ نیست؛ ملاصدرا فقط ملاصدرا است و بس، و هنوز ما کسی را نیافته ایم که بحق قابل تشبیه به این حکیم بینظیر باشد.

حکیم ملاصدرا از نظر ویژگیهای شخصی، دانشمندی پرکار و پرمطالعه و پرنویس بوده است. باید مطالعهٔ او را یکی از چند عامل رشد اندیشهٔ او دانست که تفکر و عبادتها و ریاضتهای جسمانی و بهره گرفتن از نیروی قدسی الهام و شهود و همچنین داشتن شیوه (متدولوژی) کامل تحقیق و نیز توجه به تاریخ فلسفه و حکمت الهی، همه در رشد اندیشه و تعالی او سهمی بسیار داشتهاند.

یکی دیگر از عوامل مهم رشد اندیشه و اهمیت و کمال مکتب او تسلط وی بر قرآن و حدیث و توجه عمیق به الهامهای ظاهر و باطن بوده است. عامل مهم دیگر را باید همان تمرکز و توجه انحصاری او بر روی فلسفهٔ الهی و مقدمات علمی آن و فرار از علوم دیگر، حتی منطق و طبیعیات دانست؛ با آنکه یک منطقدان بسیار قوی و دارای کتب در علم منطق است.

او برخلاف فارابی و ابن سینا و خواجه نصیر و سنت دیگر فلاسفه، که حتی به پزشکی و نجوم و ریاضیات نظری و عملی میپرداختند، فقط فلسفه و وحی را هدف تفکرات و تلاشهای علمی خود ساخته بود. در حاشیه بر شفا در این باره میگوید: «نمن لما کرهنا رجوع الرجل الإلهی فی شیء من المسائل العلمیة إلی صاحب علم جزئی ـ طبیعیاً کان أو غیره ـ ...... و نیز در اسفار، برای آنکه مبحث نفس را از طبیعیات به

١) تعليقات على إلهمات الشفاء، ص ٢٥٦.

مقدمهٔ مصحّع دویست و نود و یک

الهيات كشانيده مى كويد: «العادة جرت بذكر هذه المسألة في فن الطبيعيات، لكنّا أوردناها ههنا للعلّة المذكورة و لعلة أخرى و هي أنّ البحث عن ماهيّة الشيء و نحو وجوده مناسب لأن يذكر في العلوم الإلهية...». أ

\*\*\*

پس از این مقدمات، اینک وقت أن است که نگاهی به کتب او بیندازیم و کتاب المظاهر الالهیة (کتاب حاضر) را زیر ذرهبین قرار دهیم.

همانگونه که پیش از این در معرفی کتب و آثار او مشاهده شد، کارهای علمی ملاصدرا نیز مانند سیر اندیشهٔ او سیر تکاملی داشته و آن را می توان به چند بخش تقسیم کرد. آنچه که یکسره در تمام کتب او دیده می شود، تعهد برای بالا بردن اندیشهٔ بشری و بویژه شاگردان و اندیشمندان جوان و حکمتجو است؛ و نوشتارهای او برای اظهار فضل و معرفی قدرت علمی خود یا پاسخگویی و جدال با مخالفان یا دفاع از مواضع سنتی یا مذهبی یا صنفی نیست. بهمین سبب است که کارهای او وحی گونه و ارشادی است و لحنی پدرانه و حکیمانه و پیامبرانه دارد.

او با وجود آنکه مکتبی بیسابقه و ویژهٔ خود دارد، هرگز خود را از زنجیره ازلی و ابدی حکمت ـ که در طول هزاران سال بوسیلهٔ حکمای ایرانی و غیر ایرانی، پیش از اسلام و پس از آن بیان و عرضه شده ـ جدا نمی داند و پس از ارسطو کمتر حکیمی تا باین اندازه از حکمای پیش از افلاطون نام برده است.

در بیان عقاید خود بدنبال حقیقت است و دور از تعصب بزدایش نقایص و اشتباهات مبانی دیگران میپردازد. با وجود آنکه در کتب خود، فراوان برد آراء متکلمان و فلاسفه میپردازد؛ اما مخالفت او با آراء آنان بمعنی بکناری نهادن آن

<sup>1)</sup> الأسفار الأربعة ج ٥، ص ٣٢٠.

دويست و نود و دو المظاهر الإلهيّة

نیست بلکه برای اصلاح مبانی کلامی یا فلسفی، و در واقع در کار یک کاسه نمودن کلام و فلسفه و برگرداندن مکاتب و عقاید مختلف به یک نظام جامعِ اندیشهٔ فلسفی است؛ تا سرانجام حاصل و اوج اندیشهٔ بشری را به محک و ترازوی وحی بسنجد.

وی در هنگامه رد مبانی و أراء متکلمان و در عین گرمی استدلال و اثبات فساد و خطای عقاید آنان (از جمله در مبحث ارادهٔ اسفار)، باز اقرار میکند که در آراء آنان، بی آنکه خود صاحبان آن بدانند، نقاطی صحیح و صواب وجود دارد. ا

اوج اندیشهٔ فلسفی ملاصدرا را در کتب دهه آخر عمر وی (یا تا نیمه دوم دهه ما قبل آخر) ـ مانند کتاب المظاهر الإلهیهٔ ـ میتوان یافت، که عصاره حکمت و مکتب متعالیهٔ اوست و در واقع حاصل برخورد اندیشه و فلسفهٔ بشری با وحی و استنتاج مکتبی سوم و میانه است که نتیجه (یا سنتز) آن دو است و او آن را حکمت عرشی مینامید، اگر چه در هر یک از کتب اخیرش نامهای دیگری همچون: الشواهد الربوبیهٔ ـ المشاعر ـ المظاهر الالهیهٔ و ... بر آنها گذاشته است.

## كتاب المظاهر الإلهية

کلمه «مَظهَر» ـ که مظاهر جمع آن است ـ در اصطلاح عرفای مسلمان، هر ممکن موجودی است که بقدرت و علم حق تعالی آفریده شده و آیینه ظهور و نماد اسماء و صفات خدا باشد و او را بشناساند؛ و در حدیث آمده است: «إن الله خلق الخلق في ظلمة ثمّ رشّ علیه من نوره فظهر»، و در حدیث قدسی آمده است: «فخلقت الخلق لکي اُعرَف...» ۲.

١) همان، ج ٦، ص ٣٤٣. «فإذا تحقق عندك ما ذكرناه، انكشف لديك ما في كلام هؤلاه المحجوبين عن درك الحقائق من الصحة و الصواب بوجه، و الفساد و الخطأ بوجه أو وجوه... ؛ فصح كلامه من حيث لايشعر، بوجه دون وجه...».

۲) خداوند آفرینش آفریدهها را در تاریکی قرار داد و سپس از نور خود بر آن تابانید تا آشکار شدند ای

اظهوره همان ایجاد و گسترش هستی در سراسر آفاق ممکنات است که به آن «تجلی رحمانی» گفته میشود و مصداق اسم مقدس «هو الظاهر» خدای تعالی میباشد. جَندی میگوید:

«كلّ موجود من العوالم الأمريّة و الأعيان الجسمانية المُلكية «مظهر» ومرآة لإسم مخصوص و صفة من الأسماء و الصفات الإلهيّة». أ

فصول و مطالب کتاب المظاهر الإلهیة، از أنروکه مباحث مبدأ و معاد را به رشته کشیده گویی آیینهای از ظهور فیض ربانی و تجلی رحمانی را بنمایش میگذارد و حکمتجویان را به سیر و سفر در ظهورات اسماء و صفات میبرد.

مشخصات معنوی این کتاب را میتوان به دو دسته تقسیم کرد: مشخصات عام و مشخصات خاص.

# مشخّصات عام

این کتاب در دسته سوم کتب او جای میگیرد<sup>۲</sup> که کتب عمده در این دسته، المظاهر و المبدأ و المعاد و الشواهد الربوبیة و الحکمة العرشیة و المشاعر و چند کتاب دیگر است.

گفتیم که این نوع تنوع سبک، نشانهٔ تکامل و تغییرات اندیشه و روحیات اوست: گویی در مراحل پایانی سیر عارفانه خود بسیاری از مسائل فلسفی و براهین معروف یا

<sup>→</sup> أفريدم تا شناخته شوم....

۱) شرح فصوص، جندی، ص ۱۳۲.

۲) همانگونه که گفتیم، دسته اول کتبی است که سبک ویژه او در آنها رعایت نشده و به فلسفهٔ رسمی نزدیکتر است مانند شرح هدایه، دستهٔ دوم کتبی است که بشیوه خود نگاشته و مبانی و آراء خاص خود را در قالب استدلالی آورده است، و سوم کتبی است که در آن به نظریه بیشتر از استدلال اهمیت داده و صورت فلسفه تعلیقی با قرآن یا فلسفهٔ قرآنی را در خود دارد.

مخصوص بخود را غیر مهم و زائد دانسته و همانگونه که خواهیم دید، در کتاب المظاهر \_ که از آخرین کتب اوست ـ دست بر روی نکتههای ظریف فلسفی و مسائل مهم زندگیساز و کمالبخش نهاده و از برهان عقلی به کشف و یقین قلبی گراییده و از مفصل به مجمل قناعت ورزیده است.

بنابراین، قرائن و سبکشناسی کتب ملاصدرا نشان میدهد که کتابهای المبدأ و المعاد و المظاهر ـ بمانند برخی دیگر از کتب او ـ پس از کتاب اسفار نوشته شده است و در کتب پس از اسفار فقط به مهمترین مسائل فلسفی ـ و بتعبیر خود وی: أهم و اولی و اشرف و أعلی ـ پرداخته است. وی در مقدمهٔ المبدأ و المعاد چنین می گوید:

و إنا عملنا لمن له فضل قرة لتحصيل الكمال على وجه أبلغ و أوفر كتاباً جامعاً لفنون العلوم الكمالية، التي هي ميدان لأصحاب الفكر وفيها جولان لأرباب النظر، سميناه «الأسفار الأربعة»؛ لكن القدر الواجب تحصيله واللازم على المقتنين تكميل ذاته بسلوك منهجه وسبيله، أن يحصل منها ما هو أهم و أولى و مباحث عنا هو أشرف وأعلى. أ

گویا مقصود وی آن است که برای فیلسوف شدن، اسفار کافی است و برای عارف و سالک شدن کتاب مبدأ و معاد وی.

کتاب المظاهر بنظر می رسد که ـ برخلاف مبدأ و معاد و شواهد ربوبیة ـ محصول شیراز باشد: زیرا آن دو را در زمان حیات میرداماد ۲ و طبعاً در شهر قم نوشته است، و مظاهر خلاصه ای از مبدأ و معاد و بسیاری از عبارات این دو کتاب مشترک است.

<sup>1)</sup> المبدأ والمعاد، ص ٦.

۲) در مبدأ و معاد، مبحث انكار تشكيك در ماهيات، از ميرداماد با «آدام الله قدره» ياد ميكند كه درباره زندگان بكار ميرود: و در الشواهد الربوبيه با «ما ذكره أستادنا الشريف سيد أكابر المحققين أديمت ظلاله» نام ميرد، و نشان مي دهد كه تاريخ نگارش آنها پيش از سال (۱۰٤۱ هـ) است.

سبب نگارش اینگونه کتب کوچک ـ مانند مظاهر و عرشیه ـ بسا نیاز شدید و اصرار برخی از شاگردان بوده، یا اینکه مؤلف بر آن شده که فهرستگونهٔ مبانی و آراء خود را برای سهولت حفظ و آموزش شاگردان زودرس در کتب کوچکتر بنویسد، یا بعللی دیگر. پرفسور هانری کوربن معتقد است که: «المظاهر گزارشی است از مجموع مطالب فلسفی و کلامی از زاویه حیات معنوی».

سبک نگارش این کتب، نیز از لحاظ مسائل، تفاوتهایی دارد. مثلاً مسائلی مانند دنبوّات و منامات... که در برخی از کتب متقدم نیست در کتب متأخر ـ از جمله کتاب مظاهر ـ هست، و همانگونه که پیش از این گفتیم به قرآن و حدیث توجه و تکیهای بیشتر شده است، گویی مقدمهای است برای تفسیر فلسفی قرآن و استخدام فلسفه برای آن.

## مشخّصات خاص

این کتاب را میتوان یکی از بهترین کارهای ملاصدرا شمرد، نه بسبب انبوه مسائل فلسفی، بلکه بسبب ظرافت و ریزه کاریهایی که در آن بکار رفته و زیبایی و دقتی بیش از کتب بزرگتر در آن بچشم میخورد. در عین اختصار، یک دوره حکمت متعالیه و حکمت عرشیه و قدسیه است. اگر چه باید اعتراف کرد که نوعی شتابزدگی نیز در آن دیده میشود و شاید یکی از دلائل آن تسلط و حضور ذهن مؤلف دربارهٔ مبانی مکتب خود می اشد.

همانگونه که در کتاب و دیباچهاش آمده، این کتاب دارای یک مقدمه و دو بخش (و بتعبیر خودِ کتاب: دو فنّ) و یک خاتمه است، و هر یک از دو فن (بخش) به هشت فصل کوچکتر (و بتعبیر کتاب: هشت مظهّر) تقسیم شده که ظاهراً اشاره به هشت درب بهشت می باشد ـ و معنای مظهر پیش از این بیان شد.

در لابلای این مظهرهای شانزده گانه، بخشهای کوچکی مانند: توضیح، تنبیه، تبصره، تحقیق، لُمعه، اشراق، تکمله، کشف غطاء، حکمة عرشیة، قاعده، تتمیم و نظائر آن اُمده است، که بتناسب جای آن، گاهی برای تکمیل و گاهی برای اشاره و آشنا سازی خواننده به مکاشفات مؤلف است، اگر در این باره جوینده و حساس باشد.

وی در دیباچهٔ کتاب دربارهٔ تألیف کتاب و سبب و انگیزهٔ آن می گوید که برترین خوشبختیها و بالاترین درجهٔ سعادت انسان فراگرفتن دانشی است که او را به خداشناسی و معادشناسی و انسان شناسی برساند؛ و ترک آن با وجود استعداد و امکان تحصیل، بالاترین بدبختیهاست.

از طرفی فراگرفتن آنهمه معارف در این عمر کوتاه میسر نیست؛ از اینرو است که وی کتاب المظاهر الالهیه را ساخته تاکسانی که از فلسفه بهره ی دارند و بدنبال بحث و جدل نیستند و معنویت و حال را می جویند از آن یاری و کمک بگیرند و یک دورهٔ کوتاه حکمت راستین را بدست آوردند. او از اینرو نام کتاب را مظاهر، و محل تجلیات حق تعالی و تقدس گذاشته است که جلوهٔ حقیقت و کمال و «علوم کمالیه، در آن خودنمایی میکند.

كسانى كه با حكمت اشراق أشنايند زود به شباهت نزديك أن با كتب اشراقى بى مىبرند. آغاز ديباچهٔ آن، كه با «سبحانك اللهم يا مفيض الجود و الوجود...» آغاز مىشود، بيشباهت به نيايش سهروردى نيست (كه در عيون الأثباء آمده است) آنجا كه مىگويد:

اللَّهم يا قائم الوجود و فائض الجود و مُنزل البركات و مسنتهى الرغبات، منزّر النور و مدبّر الأمور، واهب حياة العالمين؛ أمددنا بسنورك و وقّسقنا لمرضاتك و ألهمنا رشدك و طهّرنا من رجس الظلمات و خلّصنا من غسق الطبيعة إلى مشاهدة أنوارك و معاينة أضوائك و مجاورة مقرّبيك و موافقة سُكّان ملكوتك، و احشرنا مع الذين أنعمت عليهم من الملائكة و الصدّيقين و الأنبياء و المرسلين. <sup>1</sup>

تعريف حكمت، كه در سرأغاز مقدمه به أن پرداخته، و نخستين مسئلة مورد اختلاف در فلسفه است در اين كتاب بروش عرفا بيان شده است و ميگويد: «إن الحكمة التي هي معرفة الذات الحق الأوّل و مرتبة وجوده و معرفة صفاته و أفعاله و أنها كيف صدرت منه الموجودات في البدء و العود و معرفة النفس و قواه و مراتبه...».

و حال آنکه در برخی از کتب، تعریف فلسفه را همان «صیرورة الإنسان عالماً عقلیاً...» و موضوع آن را موجود مطلق یا گاهی موجود بما هو موجود، می داند؛ اگر چه در تمام آثار خود تسلیم تعریف مشهور قدما نمی شود و گرایش عرفانی او مشهود است و به وجود حقیقی و اظلال و انوار آن نظر دارد.

وى همچنین حکمت (و غایت آن) را در این کتاب اسعرفت عقل هیولانی، میداند و آن را مجمع البحرین، و املتقی الإقلیمین، مینامد، و حال آنکه از نظر فلسفه مشائی این نقطهٔ صفر علم و معرفت بشری شمرده میشود. ممکن است این تعبیرات اشاره به قبول تقدم اخلقت أرواح قبل الأجساد، و قبول علم پیشینی نفس انسانی و نقطه انفکاک روح مجرد از عنصر مادی (یا تماس آندو) باشد.

وی قرآن را عین حکمت و همان نور و اعقل بسیط، میداند و میگوید از اینروست که قرآن چراغ هدایت انسان بسوی سعادت است و خود را «هدی للمؤمنین» خوانده است. امّا رسیدن به حقایق پنهان این جهان، بدون ریاضتها و تحمل دشواریهایی در کسب علم و عمل میسر نیست؛ و تا مرد حکمتجو از فطرت نخستین و

عيون الأثباء، ج ١، ص ١٦٩؛ و مجموعه مقالات، ذكتر معين، ج ١، ص ٢٩٧.

خام خود بیرون نیاید و جامهٔ هطرت ثانی، را در بر نکند به حقایق نمیرسد و چشم و گوش او همان را خواهد دید و شنید که جانوران میبینند و میشنوند.

#### \* \* \*

در آغاز (مظهر اول از فن اول) غایت و هدف حکمت و قرآن کریم را آموختن راه سفر طبیعی انسانی و حرکت و سیر تکاملی بشر بسوی آخرت و وصول به خداوند ذی الکمال معرفی می کند؛ و اصول و مراحل عمدهٔ این سفر را شش مرحله می شمارد، که سه مرحلهٔ آن بسیار مهمتر از سه مرحلهٔ دیگر است.

سه مرحلهٔ مهم این سیر و سلوک عبارتند از: ۱ـ خداشناسی (چونان هدفشناسی) و ۲ـ شناخت مراحل و منازل سفر (چونان راهشناسی) و ۳ـ شناخت معاد (چونان شناخت مقصد و منزل نهایی و پایان سفر). آن سه مرحلهٔ دیگر، یکی پیامبرشناسی است، دیگری خطرشناسی راه و آخری آداب سفر و زاد و راحله.

حکمتِ معروف به حکمت عملی در نزد فلاسفه را می توان همین مرحلهٔ اخیر (یعنی آداب زندگی در جهان مادی) دانست که گویی در فلسفهٔ مشائی هدف، ولی در نگاه عرفانی نه هدف که نوعی سفر و سواری بر قطار کاروان طبیعت است؛ که خود سه پایه و مرحله دارد: اول، خودسازی و تربیت افراد که اخلاق نامیده می شود. دوم، سازمانبخشی به خانواده، که هستهٔ اصلی و کوچکترین گروه در جامعه است و تدبیر منزل نام دارد. سوم، ادارهٔ جامعهٔ مدنی و سیاسی و نهادهای اجتماعی آن، که فقه و حقوق و قوانین و مقررات کوچک و بزرگ دینی یا غیر دینی در این بخش جای می گیرد و فلاسفه به آن علم سیاست نام دادهاند.

ملاصدرا بر اساس روش خود ـ که از علوم جزئیه میگریزد و بـه امـور ارضی و ناسوتی نمیپردازد ـ از این شش مقصد در این کتاب؛ به سـه مرحله و مقصد مهمتر آن میپردازد که نام آن را میتوان: خداشناسی، انسانشناسی و معادشناسی گذاشت؛ و بحق اشتباه نیز نمیکند.

وی با گزینش این شیوه یک پشت کردن به فلسفه و شیوهٔ مشائی در حکمت عملی است ـ تلویحاً پیروان ارسطو را جاهل به آخرت و محصور در جهان مادی معرفی میکند: زیرا سیاست مدن حکمت مشائی درک درستی از سعادت اخروی ندارد و آن را نوع کامل و اتم ادراک حیات خود میداند، و هدف او از طرح سعادت ا در سیاست مدن، قرب خیرات و بُعد از شرور می باشد، و انسان سعاد تمند در حکمت مشائی ماکیانی را می ماند که لانه و دانهٔ خوب داشته باشند.

...

در حکمت نظری، که خداشناسی گام نخستین آن و اصلیترین پایه یک دستگاه فلسفی جامع است، نیز ملاصدرا شیوهای خاص دارد. در فلسفه قدیم برای خداشناسی روشهایی گوناگون داده شده بود که سستترین آن برهان حرکت ارسطو، و استوارترین و پیشرفته ترین آن همان برهان وجودی معروف به برهان صدیقین است که از عرفان وام گفته شده است.

صدرالمتألهین در این کتاب راه دیگری را در کنار برهان صدیقین بدست میدهد، و آن شناخت خداوند از راه خودشناسی و شناخت حق از راه نفس است که از حدیث «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» الهام گرفته و بحق، به آن بهای بسیار میدهد. ۲

١) در نزد مشائين سعادت، همان شعور و ادراك وجود است: «و اعلم أن الوجود هو السعادة و الشعور بالوجود سعادة أيضاً .. فالتذاذ النفس (في الآخرة) بحياتها العقلية أتم و أفضل» (التحصيل، بهمنيار، ص٨٣٨).

٢) قبل: كان مكتوباً على بعض الهياكل المشيّدة في قديم الزمان: ما نزل كتاب من السماء الّا و فده: «با إنسان اعرف نفسك و تعرف ربّك» و في الحكمة الحقيقية: «من عرف ذاته تألّه». (مبدأ و معاد ـ مظاهر)، ←

در حکمت متعالیه ـ بیک معنا ـ انسان، محور است؛ زیرا هدف از آفرینش همه موجودات دیگر و وجود قوای طبیعی و نباتی و حیوانی، آفرینش انسان بوده است. میگوید، انسان در درخت هستی ـ بمَثل ـ در حکم میوه آن میباشد؛ از اینروست که در وجود انسان از تمام نیروهای طبیعت و موجودات جهان و کیهان و حتی از شیطان اثری یافت میشود. اگر انسان بتواند مراحل تکامل خود را طی کند و مدارج نباتی و حیوانی را پشت سر بگذارد و بیاری علم و عمل (یا حکمت نظری و عملی) از مراتب جهانی و کیهانی بگذارد و به مقام قرب الهی برسد، بدلیل همان جامعیت خود، رأس و برئیس جهان هستی خواهد شد و مسجود ملائکه و فرمانروای تمام عرصه وجود خواهد بود.

بزبانی دیگر، انسان خلاصه و فشرده جهان هستی و در واقع یک دعالم صغیره است (جهانی است بنشسته در گوشهای)؛ و چون ملاصدرا و سلسله عرفای مسلمان (بمانند افلوطین و حکمای باستانی ایران) معتقد به موجود واحدی عاقل و مدبر بنام انسان کبیره هستند (که ما از آن به جهان هستی و کیهان تعبیر میکنیم)، از اینرو در برابر دانسان کبیره، انسان را دعالم صغیره میدانستند، انسانی که فرجام او بحسب هدف افرینش، حکومت بر عالم کبیر (یا انسان کبیر) است.

این حکما و عرفا در سلسله صدور و تنزل وجود و مدارج آفرینش، عالم را شخصی واحد و حیوانی ناطق میدانستند که عالم اجسام بمنزلهٔ تن او و عالم ارواح بمنزلهٔ روح او بود و نفس کلی و نفوس جزئیه و همه کائنات در آن میگنجید؛ و چون عالم یک واحد باشد آفریدگار آن نیز واحد خواهد بود، پس با شناخت آن و سیر

<sup>﴾</sup> بايد افزود كه سير آفاق را نيز در كنار سير انفس از دلائل به ذات حق مي داند.

۱) در اشعاری منسوب به امیرالمؤمنین امام علی علیه السلام آمده است:

و فيك انطوى العالم الأكبرير

معکوس آفرینش و معرفت به انسان ـ چه صغیر و چه کبیر ـ می توان به معرفت افعال و صفات و ذات حق (بقدر توان بشری) رسید.

معادشناسی نیز بعقیده این حکیم از همین دستگاه بدست میآید. نفس ناطقه انسانی که در بدن پدید میآید در جریان زندگی دنیوی خود، در طی مراحل جنینی خود است. بدن بمانند تخم مرغی است که پرندهای را در درون خود پرورش میدهد و چون رشد او کامل گردد پوسته بدن میشکند و مرغ بپرواز در میآید. ۱

ملاصدرا بپیروی از عرفا و حکمای باستانی، از نفس انسانی به دشعله ملکوتی، و «کلمه نوریه» تعبیر مینماید ۲؛ زیراکه منشأ حدوث آن ماده است ولی چون از جنس نور میباشد با مرگ از میان نمی رود و تن بدون ماده بزندگی خود می پردازد.

جهان مادی نیز عمری دارد و چون به بلوغ خود برسد مرگی، نظام کنونی ثوابت و سیارات و زمین و زمان آن را بهم میزند و جهانی دیگر از آن میسازد.

بنابراین، معاده همان نقطه بهم رسیدن دوباره انسان و جهان است و با مرگ انسان، چیزی ـ جز شکل مادی او ـ تغییر نمی یابد؛ و انسان تمام دستاوردهای جهان مادی خود را که بخوبی بایگانی شده ـ و می توان از آن به «داده های زندگی انسانی» تعبیر کرد ـ و ملاصدرا آن را حقوه خیالیه، می نامد، یکجا در نشئه پس از مرگ با خود می یابد و بنوعی تمام لذتها و درد و رنجها را لمس و ادراک خواهد نمود.

در نظر ملاصدرا برای انسان سه نشئه یا سه جهان وجود دارد: نخست، نشئه یا جهان مادی، دوم نشئه یا جهان آخرت که جای ،تعلیمیات و ریاضی، است، سوم نشئه یا جهانی که وراء این دو جهان است و جهانی واقعی و عقلی (نه خیالی) است و بهشت و

۱) در برخی تعابیر عرفا به کرم ابریشم و پیله و پروانه آن تشبیه شده است.

۲) سهروردی از آن به هملکه نورانیه: و ادبیات عرفانی به «شعلهای که نمیرد…؛ و مانند آن تعبیر کردهاند. (ر.ک: المطارحات ص ۴۵۲).

جهنم در آنجاست. ملاصدرا در لابلای گفتار خود از جهنم سقراط (تارتاروس یا طرطاروس) یاد میکند و سخنان او را شاهد می آورد تا پیوستگی زنجیره حکمت در طول تاریخ را خاطرنشان سازد.

ملاصدرا بر خلاف عدهای از فلاسفه، معتقد به معاد جسمانی است و آخرت را همانند این دنیا می داند، با این فرق که آخرت جای ثبات و قرار است و دنیا بیثبات و گذرا. بگفته وی دنیا و آخرت همراه یکدیگر و باهمند؛ بودن در یکی بمعنی نبودن در دیگر می شود. دیگری نیست اگر چه زندگی در جهان مانع دیدن جهان دیگر می شود.

600

فلسفه و مکتب ملاصدرا اصولاً پرتحرک و پویاست، و همه چیز بحکم قانون حرکت جوهری، مدام در حرکت است؛ بنای جهان بر خیر و سعادت و کار موجودات، طی راه تکامل و بلوغ پس از بلوغ است، معاد و بازگشت همه چیز به مبدأ و سرآغاز هستی و آفریدگار آن است. وی حتی پنهان نمیسازد که به اصل دورهای وجود یا «دوره و کوره» حکمت باستانی ایران نیز بگونهای معتقد است.

در حکمت متعالیه صدرالمتألهین نه فقط حکمت مشرقی بلکه یک فلسفهٔ پویای سه هزار ساله را میتوان در کنار خود یافت؛ از اینرو، سخن را کوتاه میکنیم و آن را به خود مؤلف میسپاریم.

**香港** 

این خلاصهای بود از فصول و اصول مهم این کتاب: و خواننده خبیر، با مطالعه کتاب، نکتهها خواهد یافت که مجال اندک این پیشگفتار اجازه بیان و شرح آن را نمیداد.

١) المظاهر، فن ٢، مظهر ٢، تحقيق

## توضيحي درباره نسخهها وشيوه تصحيح

کتاب المظاهر الإلهیة پیش از این بجز یک چاپ سنگی کمیاب به چاپ نرسیده و بسیار کمیاب و دور از دسترس بود و برخلاف بیشتر کتب صدرالمتألهین ناشناخته مانده بود تا آنکه در سال ۱۳٤۱ بهمت و تصحیح استاد و محقق فلسفه و عرفان آقای سیدجلال الدین آشتیانی در مشهد به چاپ رسید.

این کتاب که اکنون در دست شماست بر اساس شش نسخه خطی با عنایت به نسخه چاپی آقای آشتیانی تصحیح انتقادی شده است. مشخصات این نسخهها بدین گونه است:

۱. نسخه متعلق به کتابخانه شخصی آقای فیض کاشانی که در یکصد و شش صفحه رقمی کوچک بخط نسخ نسبتاً زیباست. در انتهای آن بخطی دیگر بامضای علامه محمد علم الهدی فرزند ملامحسن فیض و نوه ملاصدرا آمده است که وی آن را در ماه رمضان سال یکهزار و یکصد و شش در اصفهان استکتاب نموده و ظاهر آن است که با وجود اختلاف در خط، نسخه بخط آن فقیه و حکیم فرزانه است. این نسخه با کلمه هاصل؛ نشان داده شده است.

۲ نسخه متعلق به کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران واگذاری مشکـات بشـماره ۱۰۳۰/۱۳ در ۱۰۵ صفحه بـا خـط نسـخ کـه در غـره رجب سـال ۱۰۹۶ کـتابت شـده و سيصد و چهار المظاهر الإلهيّة

نزدیکترین نسخه به زمان مؤلف است. این نسخه بمناسبت واقف آن سیدمحمد مشکات برای جلوگیری از اشتباه به دو نسخه دیگر دانشگاه با رمز همش ۱ نشان داده شده است.

۳-نسخه متعلق به کتابخانه آستان قدس رضوی در تهران واگذاری حاج حسین ملک (کتابخانه ملک) بشماره ۲۵۱۱ در ۵۸ صفحه با خط شکسته نستعلیق که در صفر سال ۱۰۹۹ کتابت شده و پس از نسخه مش۱ نزدیکترین نسخهها به زمان مؤلف است این نسخه بمناسبت کتابخانه ملک با رمز «لک» نشان داده شده است.

 ٤- نسخه دیگر متعلق به کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران واگذاری مشکات بشماره ۲۰۹۱ در ۹۷ صفحه رقعی کوچک با خط نسخ زیبا و جالب که در ماه شوال سال ۱۱۷۷ کتابت شده و با رمز «مش۲» است.

۰ نسخه متعلق به کتابخانه دانشکده الهیات تهران بشماره ۱۹۳۳. در ۵۵ صفحه با خط نسخ عجولانه در ۲۰ جمادی الاوّل سال ۱۲۷۶ که با رمز «دا» مشخص شده است. ۲ نسخه متعلق به استان قدس رضوی بشماره ۷۹۸۳ در ۱۰۷ صفحه با خط نسخ که در بیست و دوم ماه شعبان سال ۱۲۹۶ در اصفهان کتابت شده و رمز آن «آس» می باشد.

۷ د نسخه چاپی با تصحیح و پاورقی آقای آشتبانی استاد دانشگاه مشهد که در سال ۱۳۶۰ بمناسبت چهارصدمین سال تولد مؤلف منتشر شده است و آن را با رمز دچه نشان دادهایم.

بر اساس مصوبه آئین نامه ستاد همایش جهانی بزرگداشت حکیم صدرالمتألهین درباره پایه تصحیح و انتخاب اصل، که اولویت و تقدم نسخ را بترتیب تقدم: ۱ نسخه مخطوط بخط مؤلف. ۲ نسخه مخطوط اقارب نزدیک مؤلف با رعایت اصول مقابله. ۳. نسخه مخطوط مقابله یا تصحیح شده مؤلف یا افراد مطمئن. ٤. اقرب نسخ زماناً به زماناً به زمان مؤلف، قرار داده بود، در این کتاب به نظر رسید که اقرب و اصح نسخ همان نسخه دستنویس علامه علم الهدی فیض نوه مؤلف می باشد؛ از اینرو این نسخه اصل قرار گرفت و اختلاف نسخ دیگر در پاورقی آمد.

چون ُدر نسخه اصل نیز گاهی اغلاطی بنظر میرسید، حسب مورد، اصح و انسب کلمات از نسخ دیگر بجای آن گذاشته شد؛ و در صورتی که کلمهای مناسب در دیگر نسخ یافت نمیشد، کلمه صواب پیشنهادی در میان دو قلّاب [] آمد تا از اصل و نسخ ممتاز باشد.

همانگونه که گذشت برای نسخ رموزی نهاده شده و در موارد دیگر نیز نیاز به رموزی بوده که برابر با مصوبه و آئین نامه هماهنگ آن ستاد همایش عمل شده بدین گونه: ف نسخه فیض، مش نسخه مشکات، لک نسخه ملک، دا نسخه دانشگاه (الهیات)، آس نسخه آستان قدس رضوی، چ نسخه چاپی، ط برای طبع شده (چاپ شده در)، ظ بجای ظاهراً، خط مورّب (ممیز) / برای جدا کردن، رک برای: رجوع کنید. در پاورقیها علامت منها (-) بعد از رمز نسخه و قبل از نسخه بدل، بمعنای نبودن کلمه اصل در آن نسخه می باشد؛ و همچنین علامت بعلاوه (+) در همانجا نشانه افزون داشتن آن نسخه بر اصل است. علائم سجاوندی همان است که معمول است.

رسم الخط کتاب برابر رسم الخط مصوب ستاد میباشد، که برای عربی و فارسی جداگانه اعلام شده و در دسترس مصححین قرار گرفته بود.

در جائی که آیات قرآنی غلط استنساخ شده بود، بدون اشاره در پاورقی، صحیح آن در جای آن آمده است. و در تمام موارد کلمه «تعالی» پس از کلمه فخیمه «الله» آورده شده. پس از ذکر نام پیامبر اکرم در برخی نسخ «صلی الله علیه و آله» آمده بود بدون سيصد و شش المظاهر الإلهيّة

کلمه اوسلم، و گاهی به علامت «ص، بجای آن قناعت گردیده بود، که در هیچیک از موارد این اختلاف در پاورقی نیامده است.

در بارهای موارد آیات قرآنی از طرف مؤلف بصورت دیگری آورده شده که یا طقتباسه باصطلاح ادبی است، و یا اینکه نظر مؤلف ذکر صحیح آیه بوده و بدلیل تکیه بر حفظ یا تسلط فراوان خود، تسامح شده و مثلاً آیه ﴿لیهك من هلك عن بینه و یحیی من حی ...﴾ (انفال / ٤٢) بصورت «لیحیی ... و یهلك» (مقدم و مؤخر) آمده که در هر حال صحیح آن بدون ذکر در یاورقی آورده شده است.

در موضوع تأنیث و تذکیر کلمات و اوصاف که در کتب ملاصدرا و برخی از علمای ایرانی بتسامح برگزار گردیده است. ایرانی بتسامح برگزار گردیده است. بقیه روش همان روش معمول است. امید است این خدمت کوچک عندالله مأجور و نزد صاحبنظران مقبول باشد.

ر الحمدش علی عونه و فضله و رحمته سیدمحمد خامنهای زمستان ۱۳۷۸

## تصاوير نسخهها

سحانك لله حايف المجدوا لوجود باول الفضا والنونات الماض الصدودويا منجال نفوس واغشية الاجسام المصعدان السرونا جلنام للعارفين بورة لمسلن والواثقير يحيلك ونوس عقوبنا ما توارمع فيتاك وإدراك ديوميتات وانظرنا يعيزهنا يتك ويحتك وطهرنا مزالانجاس والادناس بتوة عسمتك وصيرفا مرصشاحدى انوادك ويجأوري مقهبان وصاحنا للسكين مزملكوتلنا لتمغيط لخيات ومنزل البركات ومغيط النوا مزالظلات وصل للهملح مادى سبيل لغاة والرشاد ويرثه عبادك الحطربيتالسداد وقائده وسائتهم المالمعادنح يمظه الاطهاروالامحاداما بعسائلاكان اصرالسعادات والوسائل ورئيرا كمسنات والغضائل كتسار للحكة للعشة الالحية وتكيوالفعة النظرة يغصيا إلعلى كمغفيفية والمعأت اليفينية فاستكالالعقول الميولانية بالعاربان وصفائترف وملكوتة والعلماليوم لاخروسنازله ومغاما تذاديها ليبالخ

الامراطله فياويز والوساوس الشيطان بروترك الاشتها ترقيب للمدينة وترك الاشتها ترقيب وعلى المدينة وترك الاشتها ترقيب وعلى المدينة والمدينة و

٥

اسكدهده السالداكما سليط بالاحدا بمركودع اسرار الميصراني المواد المؤسلة المواد المواد

بسسدالله التم الحيم

سبيحانك اللهدما مغيض للود واليجود بادلى الفضل النوريا شافي امراط الصدوروما منج النفوس من عشد الإجسام الى عدن الروج الما منالعارفين ببورقدسك دالوانقتن يجسلك وتوزعقولنا بابؤا رموفتك وادركك دبويستك والظرفا بعين عناسك ورحمتك وطهرنا عزاياتها والادناس بعنوة وعصرتك وصترناس مشاهدى الوادك وعماور ومغرتيك وصاحبنا المشاكنين من ملكوتك المك مفيض لخيزات ومنزل البركات ومنيوالنؤرس انقلات وصراللهنمطعا دىسسالفاه والرشاد دمرشدعبا ولذالح لميؤ للشواد دفاجرج وسايتهما لى المعاديجة وآلد كالمأ الإعاد اخانعيق لماكان اضرإ لشعادات والوسائل ودنسي لملبئات والعضا واكتشام الحكرّ للغّ الآكهيّة ويخيل العوّة النظرة بخسيرالعلمّ للمتعتبة والمعادف للعندن واستكا لالعقول لمدولات بالعابالة و صفا تزوملك وملكوة والعلم باليوم الآخرومئا زله ومقاحا تراؤبهايعيع ٧ حسان سالكاسيىل لعمان وسوجها شطركعبذ العلم والإيمان يختب عريجن للمثنان والخذان الميضة الشعادة ومحأورة الزخن ويحسلهما معرة الكلمات النورء والذوات المرةحائية والشعد اللكوت الخرجيس مردة الزحي كاغ المكرّ السيّة من عض ذاءٌ تأكّه اعصادعا لمأ ربّا خافانيا



خصية بالإضفاحق بالبيان بل بالتبيان وحذه علائية وعيان عنالعقل الإخروبة والمرمئين من ذحرات الدنوية فاحقيقت لكنما تبركنا بفظر ودحت وما وصلنا اليه بغيضه من الرا للبدا والمعاد وحولكل قوم حاد والموحة دشاله كمين وصير الله عليجد واله الطاحهين مَ فِي مَوْ مَرْدُرُومِيسِهُ ادبع وتسون والعُسِهِ ا

المرابعة ال المرابعة ال

سبحا كماللهم ابغيغركج ووالوجع وباوؤا لعضدواليؤروث فرام فرالصدور وتحرافينون انشيالاب ما امعادنالسروحها لمهم العافير بنور فرسكة الوبعزى لكيرة نورعفوا اانواس مع ه کرا و اکستان فرک انعل بعنے ینکٹر بھیک طبرن غرانا رہ بروانا و ایم این چھسک ج صر ور برا دارك ما درمغ سك مسال للرم ولك تك الكم في المريخ المارة ومغيض لغذوالغكن وحداللهظاء وكروالىء والرث وومرشدعبا دكنظ فراواليبداد وقائميم وس يدم الاالما و كدوال كالها ركا كالأسد لما كا فالصد يسعاد والدر ما ويراكي نات والغث ملكت بنكاكم كالمارة كماليتوه المنظرة تحصل لوم الحقيقية المعار لتمعينيه ومسكال لعنول للبولانية لبلج إمدوصفة وطكوطكوته ولعلم الوم كاح ومسا زكروت ا دبها يصرالان ك لقامىدالعذا فه متوج شط كعبه العاد الماتع لمصاع مخ الحداث والخراد للحيظ لمدادة ومي ون الرهم وكصيري معرفه الكلما تساليورة والذوا المروضة ولشعذا للكوشا لربور معرفه العظ فالكرآ لعسقدخ عفضاته بآكه ارصارعالما ر؛ مَا فَا مَا غُرِدُا مِرْسَعُواْ وَسُهود عالميك والعلام وكالقرالمديما والضرفخ غرنس فاخلق لنرلع بمعرور حالفه فالمعوديا والاوصفانا مرقاة للعوود بارب وبصريمان مرح أك بالم والميلا كمانو بريعه اكال م الكيمية المصدق مراووة الوثو والعدة الوفوا الع لالسدوالغوزالسعاكة الاؤوة والجدامين المعارف للالهتروجي ولامع وهرد كاستعدا ووثوة التعم وكمنه المحصرك بالشغا واتط العنوا فيالا وكليفاق ومرفضط ومغرس كمركم والمعوت ونبي فرسيئ والدنب وتاين ا ولدك لفرطيع لدعط فلويم ومعهم والعيكوسم واوليكريم الغانور وليمالعذا فالخرار العطيم ولجرز والمذاخرين لهتر وللكالكوا لكاليراكمين الالديميكمة الانواع والغذي مشكره المتعيم فيميض لدائع يموالات نيترم لعاطها وتفكيآ بعجع إدراك بواعا وعدنها مسط تعلق بهزامت والتعلف وتكترع مستحف ربأ ويمت رس ذوك يعطف المالمعلة السرا والعاد ليومع نبالم ليصرفن عاكنس لكاك

الاحال موافحة بمروبطنع عاعل الغرشيطرايا مدعد كالواء لمروكا طدق برقبر مسكلسوه تراصعت للمحادث فيط بخفطه الكثف لم فرالعصيد كال يعصري والروسل فماردات مضدة فخاكاه فبلود أالوزاء توالاان والمضعيداروا فلهمر س مكية الشود الأعظيمة طكور مس كاعد والطائس للزواغ الودوير الكالمراكم لتركوالموام نسا بريموله الزاعان وفرنعة رغوصه وحرصه ولايم الوتور والعص هلص كالصمرا لاعال والهيم ومزاوا لها مراسف تدان فنم رست الما العامع والملك المصلة والمكتبط افدنه فبعدب كزمي رسابهرة تساكها له وظلا المحير وفيطب اعالهم وانتئست أيمهم فالهج معود لهير بعدق الدينا بسنوا وكالواسفود فليتهم والحدة الدنسأ وبذالاخرة واعربا ولنربغنك فرقالتة مراولزافرت زاوحودنم وج نكرم ككفة بمدلغ ادوكه عدادت لماع الذموني به را وايذ ذلوقطوع المأخم ليسك لاالمطالحسف والمفصليق الذعومة الغائ واعلى اسبردنا علم بعم الكراكمة الالهدالحالا بياتة كصورك ولاستبيضيط اللكا وطرتهم غرالام اليرار وكلوس السبطة وتركيف مهاد وطالجعيد وحبو الإحدج بالبنا مثالت والأق علاستو عندالععوا كاجروز والمضرعرز برارالع مونه فاحتنت لك نسرانا بعلسلا وهية وا وصلنا البينيفيم امرا رائم والعاد والوكلافيم نا د ويي والطرف للطاف الماديد. والمعان البينيفيم الرائم والعاد والوكلافيم نا د ويي والطرف للطاف المساولة قدمت والرينه عامرا فليطيفه المحاولا دجية لالحسك والرج صطيم العزم نحداله والتدالغ وتغريب 1.44

بسيمالله الرئمز الني المسيمالله الرئمز الني المهم المفيض الجود والوجود المولف المنطقة المحمد المنطقة المنطقة

مناحققت لك ما تيترلنا بفضل لله ورحمنه وما وصلنا اليه بعنيضه من اسرار المبدا والمغا وهولك لقوم ماد والجديلة رت المالمين وصل الله على مجدّ والد الظاهير في ختم ف شهر شواللكرم سرسال به

تجانك للهم بإصبته لحجيد والحجود وباحل الغشل والتحرب باشاؤاكم الشدور وأخوالنغوس ننبترا اجسام المعدن التهدا جعلناس العادمين بنور قدسك والمانتين عيبات وينهجتوننا مافكهمعمظك و ادراك بربيبيتك وانتلرنا بعبس عنابشك ورجثك وطرقاعي المرجامون فأ بنؤه مصنك وحترناس بشناحة انبارك وعياده مغرمك وصأحنالكثك مرمكنتك انك معنبض لغرات ومنزل اليرامث ومعنوللنوج الكلآ بصيالهم جاعان سالين الرالية ادوم تشدعبا دل البطرة الياكك من الما معالمة المعالمة المادعة العالمة المعالمة المعالمة المادي اصل المعادات والرسايل ويالبريستا والفعنا مل المساب والمارك ويشهزا الغافى العالى يتبقيعهم كالعالم ينتبط الغافة الناكمة العقول الهيكا بنته بالعسام باحدر بضغا تدوملكة وملكى تر والعار بالبوح الأخره منازل ومقاماته اذبها معرلها نسالتا سيالكا سيل العرفين ومتنى شعركعية العباريان مخلصاعوبهي وللعان ولخبران المالية يعا وت الحن معصركها معرّة لكاللغيرة والنوانيّال وجابتروالنعلم المنكنة الف موسب معرفة الحديكا فالحكز العبقة من عرف دامة فالراي مارعارفا راسانه بناعي دانرمستغرفا فيشعوه جاليا الولد وجلإلم كا فالبالمه الملال ويوجر عرنف وفاخل بدان بعجزي مع معرفة خالطرفان معرفها ذاذا مصغأ قامرتاه المصمحة باربها وبجراة ننأن ماكنسا بامن حزب إلملنكة للقريين بعدان كان من جنس لحيوانا شالبعدين والحامرة الربقي ف العن العنظمة المنقهظ احسر بالغوز بالسعاده الارجربة والمصالعة العامة الالحترجود عامع وجوكا لمشعدا دمقئ الثعلم ومكنزالعصيل كالس

الموالشفالجاس وبطعطعالما لغب فبطهرها مندمست لمسولكالبوق الحاطف وعذا مرب مزالبنوة تران معنت أكمنزؤ يغط فطعنا وأكشف ليمن العشيعيثر كالعصاميجا والنائين للخبلذ واشتغلب كطبيعه للحاكاة فيكعن عذالع عنفوا الخائناد واكامغنفر الوقيا الحالنعير فيصيد اعلما بعيا السالك استع والواضك سإملكوب وسالاعل والمائس للنزوارة الغروص الإعداد عوا لمعرف لسرام ساحاكم ان الكاد وجليقود فيسرون من الخير والفيس الامركان ماسر الإعال السبعة والبعبرندوموا ولما لمتكاولا لشبطانبؤلك فعهرد مخذالمعشات لغاسفرفك المغبل ولينكب بطافية لمعه فيفواشأ كبن حبارى كأجعبن فيغزلهم للزوظات الحدة والمصطناعالهم فانتكس وأسعه فالعين معرفذاهه من مسب والناني اسرا وكانوا بنفون لمح المنشرى فحالجوه العباد فالغرة واعسلم بالوان منسك سيمس الاستعمز اطمينوا ومنافلة ودهاو وبالمحكك فناه الخادوالم فعداد بالسلاح النصبغ بباسرا فالمناف فالمتلام لمعلم فالملا للعبي والمتع البتيه الالصومنلهالغابات ماعلمان مامنهاعليك ويعيض الملحسكة امنية آيا لحينه التحالق كالمعارة كالمارين بالمراه لمتكان نعرة سلبتر عوالمراخ المينافية والساد والشطانة وترك الاشتهار فطلي لجعبة مترميست بالاختدامق بالبيان بلباللتبات ومنه علينة وميان علجيمل الامردبر والمرضين عن زحال الدينوبة فاحتقت المنعاتبرلتا جنهم ورمته وما وصلنااليه بغين فريام لمالمتل والمعاد فككل قام هسام مكوديه رستاهالين وسليه وعلى واله الاعباء تدتمت فعاليا

النريد المعاملا للمهمين المنافقة في المنافقة الم

كالمترابع وسعومنا

منطقة والمتراب المتراب المتراب

#### بسيليك أكر تجيين فتق

بمكانك اللعقوا مفيغ لكؤده العجودوا ولمتالفضل والنورويا شافيالن الصدوروامخ الغوس كتعييض جسام الجصعدن السروراجعلنامن العادفين بنورة دمدك الواغين بجنكك ونعتعة ولنامانوا يمع فحك داد الديبوبيتك وانلزنابعين عنابتك عود متلك ولمتزاء الأرجا والإدناس يقتى عممتان ومترنامن مشاعدة أنوادك وجاوي عرتك وصاحبنا للسأكني من ملكوتك المنصفي فيخيرات ومنز لالبركات ومفيغالنوم الظلامت وكآلآلم كمجادئ سيدالغاة والوشادورش عبادك لولم يخال وادوقا بدهم وسايتها لوللعاد محمد والايعظمار والاجاداتيا بداكان افضال لسعادات والعسابل وثيس كحيفك وانعفا يلاكت ابحكة المقترال لمتية ومنجوا القية الثلزم ببعي اللعلما تحقيفيتروا لمعادف لبعيتنزواستكال لعنول لهيكانيترالعلمالقر ومفاتروملكرومكلوتروالعلها لبوم لاخومنا ذلرومقاما تراذبها يعيل نشأن سالكاسب لالعرفان ومنحضا اشط كعبرالعلم والإمان متغلفنا يسجو بمعاذان وكخان المجتبراتسعادة كومجاورة الوعن يحصل

والوساوس التيطانية وتوك كاشتها ووطلب ليمعية عقيمق بالاخذاحة بالبيان بلهاكتبيان وهن علانية وعيات عندالعقول لاخروية والمرضين عن زهرات الدينوية فاكتقت النماتيته لنابغضال بته ودتمنه وما وصلنا البدينين مناسل البراوالمعا دوهولكل قومعاد والحديقه وت العالمين وصلى الله على قدوالدالاعاد متدمسية

# المظاهر الإلهية

في أسرار العلوم الكماليّة



#### بسم الله الرحمن الرحيم٬

شبعانك اللّهة يا مُغيض الجود والوجود، يا وليّ الفضل والنور، يا يشافي أمراض الصدور، على المنجي النّفوس من أغشية الأجسام إلى معدن السرور! اجعلنا من العارفين بنور قدسك والواثقين بحبلك، ونَوّر عقولنا بأنوار معرفتك وإدراك ربوبيتك، وانظرنا بعين عنايتك ورحمتك، وطَهّرنا عن الأرجاس والأدناس بعقة عصمتك، وصيرنا من مُشاهدي أنوارك ومُجاوري مُقربيك، وصاحبنا للساكنين من ملكرتك؛ إنك مُفيض الخيرات ومُغيض النور من الظلمات.

وصل اللهم على هادي سبيل النجاة والرشاد، ومرشد

١ ) دا: + وبه نستمين / أس، لك: + وبه ثقتي. ٢ و ٢ ) أس، لك دا، ج: + و،

٤ ) يه: + و. ٥ ) لك: معادن.

۲ ) اصل: من. ۷ ) با: مجاوي

٨ ) اصل: للسالكين.

۹ ) فیض در اینجا به معنای بیرون کشیدن و پرتاب (اخراج و رمی)است و در پیش از آن به معنای پراکندن و پاشیدن

عبادك إلى طريق السداد، وقائدهم وسسائقهم إلى المسعاد، مسحمًد وآله الأطهار و الأمجاد.

...

أمّا بعد؛ لمّا كان أفضل السعادات والوسائل ورئيس الحسنات والفضائل اكتساب الحكمة الحقّة الإلهيّة، وتكميل القرّة النظريّة بتحصيل العلوم الحقيقيّة والمعارف اليقينية، واستكمال العقول الهيولانية بالعلم بالله وصفاته ومُلكه وملكوته، والعلم باليوم الآخر ومنازله ومقاماته؛ إذ بها يصير الإنسان سالكا سبيل العرفان ومتوجّها شطر كعبة العلم والإيمان، متخلّصاً عن سجن الحكتان والخسران إلى جنّة السعادة ومُجاورة الرحمان، ويحصل بها معرفة الكلمات النورية والذوات الروحانيّة والشُعلة الملكوتيّة، التي هي سبب معرفة الرحمان، كما في الحكمة العتيقة («مَن عَرَف ذاته تَألُه» أي صار عالما الربّانياً فانياً عن ذاته مستغرقاً في شهود جمال الأول وجلاله، وكما قال المعلّم الأوّل:

۱ ) لك، مش ۲، ج: ـ و

۲ ) مش ۲: به. ٤ ) مش ۲: الذرّات.

۲ ) دا: الكمال.

ه ) لك مش، آس، دا، ج: هو.

٧) أس: عارفاً (نسخه بدل: عالماً).

«فن عجز عن معرفة انفسه فأخلق به أن يعجز عن معرفة خالقه» فإنّ معرفتها ذاتاً وصفة المحرفة إلى معرفة بارئها ويصير الإنسان باكتسابها من حزب الملائكة المقرّبين، بعد أن كان من جنس الحيوانات المُبعّدين، وهي العروة الوثقى والعُمدة العظمى في التقرّب إلى الله والفوز بالسعادة الأخروية. والجهل بهذه المعارف الإلهية وجحودها مع وجود الاستعداد وقوّة التعلّم ومُكنة التحصيل رأس اللسقاوات والعقوبات ومادة كلّ نفاق ومرض نفساني ومَغرّس كلّ شجرة ملعونة و«شجرة خبيثة» في الدنيا والآخرة: ﴿أُولئِك الّبنينَ طَبَعَ اللهُ عَلىٰ قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ﴾ آ، ولهم العذاب والضران العظيم والحسرة والندامة يوم القيامة.

ولمًا كان العلوم الكماليّة والمعارف الإلهيّة مختلفة الأنواع والفنون، متكثّرة الشُعَب° والشُجون\، حتّى إنّ النّفوس الإنسانيّة -مع إحاطتها بالكليّات-تعجز عن إدراك^أنواعها وفنونها، سيّما في تعلّقها بهذه النشاة التعلّقية \، وتكلّ \عن استحضارها.

فرسمت رسالة في تحقيق بعض المسائل المُتعلَّقة بالمبدأ والمعاد، ليكون مُعيناً لمن له فضل قوّة على تحصيل الكمال وعلى من له زيادة دُربة في

١ ) دا،مش ١، أس، ج: \_ معرفة/لك: ظ (استظهار) معرفة.

٢ ) لك، دا، مش ١ و ٧. آس، ج: صفاتاً. ٢ ) سورة نحل ، آية ١٠٨.

٤) ﴿أُولِئِكُ الَّذِينِ لِهِم سوء العذاب وهم في الآخرة هم الأُحْسرون﴾ (سورة هود، آية ٢٢).

ه ) دا: الشعوب. ٢ ) لك: الشؤون.

٧ ) لك، مش ١، ج: يعجز /دا: معجز. ٨ ) اصل: - إدراك.

٩ ) اصل: \_ في تعلقها ب ، ( ١ ) مش ٢ دا: التعليقيّة.

۱۱ ) دا، مش ۱، مش ۲، لك، ج: يكلُّ.

تحصيل الحال، دون المقال. وسمّيتها بـ المنظاهِر الإلهية في أسرار العلوم الكمالية. وجاءت وأسال الله الكمالية. وجاءت وخداتمة. وأسال الله التوفيق في رفع حُجُب الغواية، والتسننُ بسُنَن الهداية، فإنّه المفيض في البداية والنهاية.

\* \* \*

١) آس، مش ١، دا، لك، ؏: مرتباً.

#### المقدمة

اعلموا رفقائي المجاهدين وإخواني المؤمنين، أنّ الحكمة الّتي هي معرفة ذات الحقّ الأوّل ومرتبة وجوده، ومعرفة صفاته وأفعاله وأنّها كيف صدر منه الموجودات في البدء والعود، ومعرفة النفس وقُوّتَيها ومراتبها، ومعرفة العقل الهيولاني التي هي مجمع البحرين ومُلتقى الإقليمين وكيفيّة حال السعادة والشقاوة، ومعرفة النفس، الموصلة إلى الصعود من حضيض السافلين إلى ذروة العالين التي هي صِرقاة لسعاينة الجمال الأحدي والفوز بالشهود السرمدي؛ ليس المراد منها الحكمة المشهورة عند المتعلّقين بالمُتفلسفين إلى المحدة المجازية، المُتشبّين بأنيال الأبحاث المقالية؛ بل المراد من الحكمة، الحكمة التي تستعدّ النفس بها للارتقاء إلى الملاً الأعلى والفاية الحكمة، الحكمة والتي تستعدّ النفس بها للارتقاء إلى الملاً الأعلى والفاية الحكمة وهي عناية ربّانية وموهنة إلهنة لا يؤتي بها إلّا من قبّله ـ تعالى ـ كما

١ ) دا، آس، ج: قواه /مش ٢: قوته. يو قوة نفس اشاره به قوة نظرى و عملى آن است.

٣) خبر وأنَّ الحكمة...».

٢ ) آس، مش ١، دا، ج: العالمين.

ه ) دا: ــ الحكمة.

٤ ) آس (نسخه بدل): بالظميفة.

٦ ) مش ۱ و ۱، ج: یستعد

٨ المظاهر الإلهيّة

قال: ﴿ يُؤتِى الْحِكمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤتَ الْحِكمَةَ فَقَد أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾ '.

وهي الحكمة المُعبَّرة عنها تارة بـ «القرآن»، وتبارة بـ «النور» (عند ّ العرفاء)، و <sup>7</sup>بـ «العقل البسيط» (عند الحكماء) أ، وهي من «فضل الله وكمال ذاته ورشحات وجوده.

آتاها الله لمن اختاره واصطفاه من خواص عباده ومحبوبيه؛ لا ينالها أحد من الخلق والورّع والزهد الحقيقي من الخلق وإلا بعد تجرّده عن الدنيا وعن نفسه بالتقوى والورّع والزهد الحقيقي والانخراط في سلك المقرّبين من من الائكته وعباده الصالحين، حتى يُعلّمه الله من لدنه علماً ويؤتيه الحكمة وخيراً، ويُحييه حياة طيّبة وجعل له نوراً يمشي به في ظلمات الدنيا: ﴿ أَوْمَنْ كَانْ مَيْتاً فَأَخْيَيْناهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يُعْشِي بِهِ فِي النّاس ﴾ . ^

واعلموا أنّ المباحث الإلهيّة والمعارف الربّانيّة في غاية الغموض، دقيقة المسلك، لا يقف على حقيقتها إلّا واحد بعد واحد، ولا يهتدي إلى كنهها إلّا وارد بعد وارد؛ فمن أراد الخوض في بحر المعارف الإلهيّة والتعمّق في الحقائق الربانيّة، فعليه الارتياض بالرياضات العلميّة والعمليّة واكتساب السعادات الأبديّة، حتى يتيسّر له شروق ' نور الحق وتحصيل ملكة خلم الأبدان الأبدان المناسبة والعملية علم المناسبة المناسبة المناسبة على المناسبة المناسبة على المناسبة المناسب

١) سورة بقره، آية ٢٦٩: ﴿...وما يذكر إلَّا أُولُوا الأَلْبَابِ﴾.

۲) لك، ج: وعند. ٢) مش ١، لك: ـ و.

٤ ) مش ٢، لك، مش ١، ج: ـ عند الحكماء. ٥ ) دا: يخلق.

٦) آس، و، لك، مش ١: عن. ٧) ﴿ وَعَلِّمْنَاهُ مِنْ لَكُنَّا عِلْمِهَا ﴾ ( سورة كيف، آبة ٢٥).

٨) : سورة انعام ، آية ١٩٢٨. ٩) آس، مش ١٠ داد تيشر.

۱۰ ) لك: شرف. الا ) دا: ضلم.

۰ ) حساست. ۱۷ ) اصل: الأنداد. «المكيم المتأله هو الذي يصير بدنه كلميص يـخلعه شارة ويـلبسه أخـري» (ســهروردي.

۱۲ ) اصل: الانداد. «الحكيم المتاله هو الذي يصير بدنه كلميص يـخلعه شارة ريـلبسه آخـرى» (ســهروردى، المطارحات، ص ۲-۵. ط: كوربن).

والارتقاء إلى ملكوت السماء.

ولذلك قال المُعلّم الأوّل، أرسطاطاليس الفيلسوف به هن أراد أن يشرع في علومنا فليستحدث لنفسه فطرة أخرى»؛ لأنّ العلوم الإلهيّة مماثلة للعقول القدسيّة، فإدراكها يحتاج الى تجرّد تام ولطف شديد؛ وهو «الفطرة الثانية»، إذ أذهان الخلق في أوّل الفطرة جاسية كثيفة.

أخرجنا الله وإيّاكم من ظلمة غَسَق الطبيعة، وأدخلنا بشروق نور الحقيقة، وأرانا وجوده بهداه؛ فإنّه ربّ كلّ شيء ومولاه ومبدأ كلّ وجود^ ومنتهاه.

...

١ لك. أرسطوطاليس /در اصل: أرسطاليس. و معروف در كتب فلاسفه همان أرسطاطاليس يا ارسطو است.

٣ ) با: وعن.

٢) مش ٢: الفيلوف.
 ٤) اصل: محتاج.

ه) فعارت ثانیه در اصطلاح مشرقیین یا حکمت ایران باستانی به خروج ارادی از زی ماده گفته می شد و
 بعدها به ظوطین رسیده است.

أس، دا، لك: جاسية. لصل ونسخ ديكر: جائية. (لسلن العرب: جُثرة كل أنسان: جسده، والجثرة البدن /
 رجاسية: صلبة – الليلة اللحم)



# الفِّنَّ الأُوِّلِ ·

في الإشسارة إلى معسرفة المدأ الأقصى والغاية القصوى و كيفيّة أفعاله المتسرتبة (وفيه مظاهر)

١) آس (مامش): جميع ما في الفنّ الأوّل إشارة إلى زبدة في مباحث المبدأ. فتأمّل! (منه.)

۲) مش ۲: --معرفة،



### المظهر الأؤل

### في الإشارة إلى عُمدة مقاصد الكتاب الإلهي، التي هي الحكمة الحقّة والغاية المطلوبة

اعلم، أنّ المقصد الأقصى واللباب الأصفى ' من نزول الكتاب الإلهي، دعوة العباد إلى الملِك الأعلى - ربّ الآخرة والأولى - والغاية المطلوبة فيه تعليم ارتقاء العبد من حضيض النقص والخسران إلى أوج الكمال والعرفان، وبعان كيفيّة السفر إليه - تعالى.

فغُصوله وأبوابه وسُوَره وآياته منحصرة في سنّة مقاصد: شلافة منها كالدعائم والأصول والأعمدة المهمّة؛ وثلاثة منها كاللواحق والمُتمّات؟.

أمًا الأصول الثلاثة المهمة:

١ ) آس (نسخه بدل): الأصفى.

٢) اصل: المهمّات /ج ، لك: المتمّمات (نسخه بدل: المتمّات).

فالأوّل منها معرفة «الحق الأوّل» وصفاته وآثاره.

والثاني معرفة «الصراط المستقيم» ودرجات الصعود إلى الله وكيفيّة السلوك إليه.

والثالث معرفة «المعاد» والمَرجع إليه وأحوال الواصلين إليه وإلى دار رحمته وكرامته؛ وهو\ علم المعاد والإيمان باليوم الآخر.

وأمّا الثلاثة اللّحقة:

فأحدها معرفة المبعوثين من عند الله لدعوة الخلق ونجاة النفوس؛ و هم قُوّاد سفر الآخرة ورؤساء القوافل.

وثانيها حكاية أقوال الجاحدين٬ وكشف فضائحهم و تسفيه٬ عقولهم في ضلالتهم؛ والمقصود فيه التحذير عن طريق الباطل.

وثالثها تعليم عمارة المنازل والمراحل إلى الله والعبودية وكيفية أخذ الزاد والراحطة لسنفر الآخرة والاستعداد برياضة المَركَب وعلف الدابة. والمقصود منه كيفية معاملة الإنسان مع أعيان عده الدنيا، التي بعضها داخلة فيه، كالنفس وقواها الشهوية والغضبية؛ وهذا العلم يسمّى «تهذيب الأخلاق». وبعضها خارجة: إمّا مجتمعة في منزل واحد، كالأهل والخدم والوالد والولد، ويسمّى «تعبير المنزل»؛ أو في مدينة واحدة، ويسمّى «علم السياسة» و «أحكام الشريعة» كالديات والقصاص والحكومات.

فهذه سنتة وأقسام من مقاصد [الكتاب] الإلهي. ونحن نورد في هذه

١) لك: هي. ٢) آس: الجاهدين.

٣ ) اميل: تشقية /دا، مش ١، ج، لك، آس، مش ٢: تسفيه: (= تذره).

٤ ) مش ٢: ـ أعيان. ه ) دا: ثلاثة.

١ ) اصل: كتاب / همچنين در بقيه نسخهها بجز نسخة چايي.

الرسالة من مسائل الحكمة الإلهية ما هو مطابق للأقسام الثلاثة المهمّة، التي هي بالحقيقة أركان الإيمان وأصول العرفان. هدانا الله وإيّاكم طريق البرهان وسبيل الإيقان.

اعلم أنَّ معرفة الربَّ على ثلاث مراتب: معرفة الذات الإلهيّة، تبصرة ومعرفة الصفات الربّانية، ومعرفة الأفعال الصمدانيّة.

أمّا معرفة الذات، فهي أضيقها مجالاً وأرفعها منالاً، وأبعدها عن الفكر والذكر؛ إذ حقيقة الواجب ـ جلّ مجده ـ هُويّة بسيطة وغير متناهية الشدّة في النوريّة والوجود، وحقيقته عين التشخّص والتعيّن، لا مفهوم له ولا مثل ولا مشابه ولا ضدّ، ولا حدّ له و لا برهان عليه، بل هو البرهان على كلّ شيء؛ ولا أعرَف من ذاته ولا شاهد عليه، بل هو الشاهد على الكلّ: ﴿ أَوْلَمْ يَكُفِ مِرَبُكَ أَنّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ أ، وهو القائم على كلّ نفس بما كسبت المؤهّو الشقاهرُ فَقَقَ عِبادِهِ ﴾ ألم ﴿ وَهُمُ وَ الْقَاهِرُ الْمَاهِرُ الْقَاهِرُ الْقَاهُرُ الْقَاهِرُ الْقَاهِرُ الْقَاهِرُ الْقَاهِرُ الْقَاهُرُ الْقَاهُرُ الْقَاهِرُ الْقَاهُرُ الْقَاهُرُ الْقَاهُرُ الْقَاهُرُ الْق

وتحترق `` النفس في إدراك أشعّة نور وجهه، فكيف في نـور وجهه؟! فلايمكن الوصول إلى معرفة ذاته إلّا باندكاك `` جبل '` إنّية السالك'` حتى شهد

١) يا، مش٢، لك، آس، ج: المسائل. ٢) يا: الأصول.

٣ ) لك: +له. \$ ) مش ١ و٢: مثابة /دا: متشابه.

ه ) مش ۲: لاشيء. ٢ ) سورة فصلت، آية ٥٣.

٧) المتباس از آية: ﴿ أَنْمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَىٰ كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ (سورة رعد، آية ٢٣).

٨) سورةانعام ، آيات ١٨ و ١١.
 ٩) سورة طه ، آية ١١١.

١٠ ) اصل: محترق لدا، ج، لك، أس، مش ٢: يحترق.

۱۱ ) لك: باندماك / مش ٢: بانزكاك. ١٢ ) مش ٢: حبل.

۱۳ ) دا، آس، مش ۱ و۲: للسالك.

ذاته ـ تعالى ـ على ذاته ' كما قال بعض العارفين: «عَـرَفتُ ربِّي بربِّي ولولا ربِّي ما عرفتُ ربِّي». '

وليس للعقل سبيل "إلى إدراك ذاته، ولهذا ورد النهي عن التفكّر في ذات الله وتعالى من لقول سبيل "إلى إدراك ذاته، ولهذا ورد النهي عن التفكّر في ذات الله داته، ولهذا ورد النهي عن التفكّر وا في ذاته، ولا تفكّر وا في المور المؤمنين عليه السلام من «مَنْ تَفكُر في صبقاتِه أرشَدَ». ولذا "لا يشتمل "القرآن من معرفة الذات في الأغلب " إلّا على تقديسات محضة وتنزيهات صبرفة، كقوله متعالى من ﴿ لا إلهُ إلا هُمَوْ ﴾ " وكقوله وكسوله متعالى من المعرفة ؟ " وكقوله وكسوله من المعرفة ؟ " وكقوله وكسوله من المعرفة ؟ " وكسوله وكسوله المعرفة الذات المعرفة ؟ " وكسوله المعرفة المعرفة

۱ ) ج: ـ على ذاته.

٢) اصل، آس، مش ١: وبهنا يدل على ما ورد عن حامل الرحي وصاحب الجمع [آس: الحكمة] -صلى فقد عليه وأله وسلّم-في دعائهم المأثور: «اللهمّ عرفني نفسك، فانك إن لم تعرفني.. (إلى آخره). (منه).

٣) دا:سيل. ٤) مش ٢: آلائه.

 <sup>)</sup> آس (هامش): لأنّ بالتفكّر في ذاته لا يحصل معرفة ذاته ـ التي هي هُويّة بسيطة غير منتاهية الشدّة في
النوريّة والرجود ـ وإنّما يمكن الوصول إلى معرفة ذاته باندكاك جبل إنيّة السالك؛ وهو طريق غير طريق التفكّر.
 فافهم! (المحرّرها ـ عفى عنه.)

آس (هامش): لأنّه ليس في التفكّر في معرفة الذات طريق. فاذن، التفكّر في معرفة الذات تفكّر فيما يمتنع
 حصوله، والتفكّر في الممتنع الحصول إلحاد وخارج عن المأمور به في الشرع والحكمة. (لمحرّرها ـ عفى عنه.)
 ٧) مش ١: لذا /ج: ولهذا.

٩) مش ٢: الأعلى.

١٠ ) آس (هامش): لأنَّ مفاد لفظة «لاه هو تقديس الذات و تنزيهها عن «الماسوى» وليس إلَّا، والتقديس ليس هو معرفة الذات بعينها. (لمحررها.) /سورة بقره ، آية ٢٥٠؛ سورة قصيص ، آيات ٧٠ ، ٨٨: ... .

۱۱ ) اصل: ـ تعالى.

١٢ ) سورة صافات ، آية ١٨٠ / آس (هامش): وفي هذه الآية إشعار أنَّ ذلته \_تعالى.مقدَّسة منزَّهة عمّا يصفها المتفكّرون بالوصف الذي هو من لوازم تفكراتهم. (لمحررها.)

[\_تعالى\_]: ﴿بَبِيعُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ﴾ ` وكقوله [\_تعالى\_]: ﴿فَسَبِّعُ بِاسْمٍ رَبِّكَ الْعَظِيمِ﴾ `.

وأمّا معرفة الصفات، فالمجال للفكر فيها أفسح، ونطاق النطق فيها أوسع ؛ لأنّها مفهومات عقليّة يقع فيها الاشتراك، إلّا أنّها في الأوّل ـ تعالى مصداقها ذاته بذاته، وفي غيره ليس كذلك. ولهذا اشتمل القرآن على تفاصيلها في كثير من الآيات كما في قوله ـ تعالى ـ (وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَجِيمُ) وقوله: ﴿ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَجِيمُ ﴾ وقوله: ﴿ وَالْمَائِكُ الفّتُورُ السَّاحُ المُؤْمِنُ الْعَهَيْمُ الْعَزِيزُ الجَبّارُ المُتَعَبِّرُ ﴾ وقوله:

وفي معرفة الصفات ـ أيضاً ـ غموض شديد؛ لأنّه لا يمكن معرفة بعض الصفات، كالكلام ـ إلّا لأهل البصائر الثاقبة ' - وكالسمع والبصر والاستواء على العرش والابتلاء والمماكرة وغير ذلك، مما لا يعرفه إلّا الراسخون في العلم.

١) سورة بقره، آية ١١٧/ آس (هامش): وهذه الآية مشعرة بأنْ ذاته \_تعالى\_لا تعرف بذاته بل بكونه بديع السماوات والأرض؛ وهو معرفة بالصفات والآلاء، لا معرفة بالذات. (لمحروه عنى عنه.)

٧) سورة واقعه، آية ٣٦/آس (هامش): + وهي هذه الآية أمر بتسبيح اسم الرب لا بتسبيح ذاته؛ لأن تسبيح ذاته الآن تسبيح ذاته الآية وإن ذاته موقة ذاته ، ومعرفة الذات لا يتعصّل بالتفكّر، بل باندكاك جبل إنيّة السالك. وهذه الآية وإن كانت خطاباً على النبي (ص) العارف بذاته - تعالى - بالاندكاك وشهود ذاته - تعالى - على ذاته ، إلا أنها من قبيل وأتون المناسعي يا جارة! و وأغلب الناس وجل أصحابه (ص) لما وصلوا بمعرفة ذاته - تعالى - بالاندكاك هذا ما خطر ببالئ, وإن كان عندك ما هو خير منه، فاكتبه في هذه العاشية؛ (المعررة - عفي عنه.)

٣ ) مش ٢: للسفر/ج: للتفكّر.

إلسال، أس، مش \(هامش): + وعند المستقين لا يمكن معرفة كنه الصفات. كما لا يمكن معرفة كنه الذات، بل
 الصفات مظاهر تعرف (آس: يعرف) بقدر الطاقة البشرية. (منه.)

ه ) ج: لذا. ٢ ) اصل: ــ تعالى.

٩ ) مش ٢: غوض. ١٠ ) مش ٢: الشافيه.

وأمّا معرفة الأفعال، فبحر \ يتّسع أطرافه، ولكلّ أن يخوض فيه ويُسبع في غــمرتها ٢ بــقدر قـــقة سـباحته؛ لكن لا يـنال ٢ بـالاستقصاء، لأنّـها مـرتبطة ٤ بالصفات، كالصفات بالذات.

وليس في الرجود إلّا ذاته وصنفاته وأفعاله التي هي° صُور أسمائه ومظاهر صفاته.

فما كان من صنفاته جليّاً في عالم الشهود، فـ القرآن مشتمل عليها تصريحاً وتفصيلاً؛ وما كان خفيّاً، فـ القرآن مشتمل عليها تلويحاً وإجمالاً.

قالأُوّل كذكر السماء والأرض والكواكب والشمس والقمر وغير ذلك؛ ممّا يعرفه الناظرون القائلون: ﴿رَبُّنَا ما خَلَقْتُ هَذا بِاطِلاً سُبْخانَكَ فَقِنا عَذابَ النّار﴾^.

والثاني كذكر المسلائكة والرُّوحانيات والروح والعقل والنفس واللوح والعقل والنفس واللوح والعلم، بل العرش والكرسي -عند بعض -، والملائكة الصَّالة الموكلة بعالم الأرضين -التي هي أدنى عالم الملكوت -، وكتبة الأعمال وملائكة جانب الشمال وكرام الكاتبين وأعوان ملك الموت وسَدنة النيران والساكنين في البراري والجبال، والجن والشياطين المسلطين (على جنس (الإنس -الذين امتنعوا عن السجود لآدم-، والملائكة السماويون -التي هي أعلى عالم الملكوت.

١) لك: + عميق. ٢) ج: غمراتها.

٣) اسل: + إلّا. ٤) مش ٢، دا، آس، مش ١: مرتبط.

ه ) مش ۲، آس، مش ۱، لك، چ: هو. ٦ ) مش ٢: صريحاً.

٧) مش ٢ دا، و الك أس مش ١: \_ رما كان خفياً ف القرآن مشتمل.

٨) سورة آل عمران، آية ١٩١.
 ٩) مش ٢: العثال.

١٠) دا: المسلَّطة. ١٠) أس: الجنَّ و.

فانّ هذه ـ كلّهاـ خارجة عن عالم الملك والشهادة: ﴿إِنَّ الَّذِيـنَ عِـنْدَ رَبِّـكَ لا يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبِادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ﴾ \.

وأعلى منهم حَمَلَة العرش والكرّوبيّون والملائكة المهيّمون "؛ وهم العاكفون في حظيرة القدس، لا التفات لهم إلى "هذا العالم، بل لا التفات لهم إلى عير الله؛ والذين هم ساكنون في الأرض البيضاء، كما ورد في الحديث عن رسول الله حملى الله عليه وآله وسلّم -: «إنَّ لِله أرضاً بيضاء، مسيرة الشمس فيها "ثلاثون يوماً هي مثل أيّام الدنيا ثلاثين مرّة، مشحونة خلقاً لا يعلمون أنَّ الله خلق آدم وإبليس".»

أولئك هم المستغرقون في شهود الحضرة الإلهيّة، وهم من أمل الفناء في التوحيد. جعلنا الله وإيّاكم في الدارين من أمل التوحيد!

...

۱ ) سورة اعراف، آية ۲۰۱ (سجده راجب).

۲) اصل: المهيمنون/ دهيمان» حيرت برخاسته از عشق است. (رك: محيى الدّين ابن عربيّ، فصوص الحكم، فصوص الحكم، فص حكمة مبيمة في كلمة إبراهيميّة،) وشرح خود متن مؤيد أن است كه «المهيمنون» در اينجا بي معنى است. ملائكة مهيّمون، فرشتكاني هستند كه به سرچشمه هاى جمال الهي رسيده. اند و حيرت در آن مقام نهايت مرتبة وصول به حق است. و ممكن است فيمان وحيرت آنان را برخاسته از مشاهده تقابل جمال و جلال الهي دانست:

از سبب سازیش من شیدائیم و ز سبب سوزیش سواسطائیم

٣ ) در همه نسخ بدینگونه آمده است، ولی در نسخهٔ اصل نیست.

٤) لك، مش ١: ظها ٥) ابن حديث در مظان آن به بست نيامد.

٦ ) مش ٢: ـ من.

# المظهر الثاني

# في إثبات وجوده ـتعالىـ (شَهدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلٰهَ إِلَا هُوَ) ﴿

اعلم أنَّ السالكين الذين يستدلَّون بوجود الآشار على الصفات، ومن الصفات على الذات، لهم طرق كثيرة، أجودها طريقان:

أحدهما معرفة النفس؛ الإنسانية : ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفُلا

١ ) سورة آل عمران ، آية ١٨. ٢ ) مش ٢: إلى.

٢) لك: طريق

٤) أس (هامش): قوله: وأحدهما معرفة النفس الإنسانية»، بأن يعرف أن النفس من مبدأ تكوّنها الجسماني إلى منتهى كمالها المقلاني - دائماً - في التُحولات والاستمالات الذّائية والانقلاب والتبدّلات والحركات الجرهرية: فقارة تكون قلام عساساً على درجاتها، ثم مصوّرة ثم مفكّرة ذاكرة، ثم ناطقة، ثم يحصل له العقل النظري بعد العملي، على درجاته من حدّ العقل بالقرّة إلى حدّ العقل بالفراء والعقل الفعل، والعقل الفول، والعقل الفعل مأمر من أمر ربي).

تُبْصِرُونَ﴾ ١. هذا أجود الطرق، بعد طريق الصدّيقين.

وثانيهما النظر في الآفاق والأنفس؛ كما أشار إليه بقوله ـ تعالى ـ: ` ﴿ سَنُريهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْقُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَـهُمْ أَنَّـهُ الْحَقُ ﴾ `. وفي القرآن آيات كثيرة في هذا المنهج، ولهذا مدح الله الناظرين في خلق السماوات والأرض وأثنى على المتفكّرين في آثار صنعه وَجوده °.

ولإثبات هذا المطلب منهج آخر، وهو الاستدلال على ذاته بذاته ! وذلك

وأمّا كرن هذه الطريقة أجود الطرق بعد طريق الصديقين، فالمجال لا يسع بيانه تنفسيلاً؛ والإنسارة إليه إجمالاً أنه: كما أنّ في طريقة الصدّيقين يعصل معرفت ـ تمالى ـ ذاتاً وصفة وفعلاً ـ كذلك ـ في هذه الطريقة، كما ورد عنه ـ عليه السلام ـ : عمن عرف نفسه فقد عرف ربّه، فتعرّف! (لأستاذنا حسن النوري ـ مد ظله العالي ـ نظت من خطة،)

۱) مبورة ناريات، آية ۲۱.

۲ ـاصل: ـتعالى.

٣) سوره فضلت، آیه ٥٣. ٤) در اصل و نسخ دیگر بجز مش ٢: +علی.

ه ) دا، مش ۲، آس: وَ وجوده.

٢) آس (هامش): وطريق هذا الاستدلال على الاجمال حمو أن يقال: بعد ما ثبت عينية الرجود وكونه ذا حقيقة عينية, أنّ الرجود - الذي ثبت بالبرهان تمقّقه في الاعيان-إننا حقيقة الوجود أو غير حقيقة الوجود ونمني بمقيقة الوجود ما لا يشوب غير الرجود الذي لا يشوبه غير الرجود الذي لا يشوبه غير الوجود وتمام الوجود وما هو كذلك، يكون واجب الوجود بالمسرورة: إذ لا نمني بواجب الوجود إلا ما يكون نظراً إلى ذاته عم قطع النظر عن جميع الأمور الخارجة عن

 <sup>⇒</sup> ولاشك أنّ المخرج لها من القوة إلى الفعل ومن حدّ النقص إلى درجة الكمال، لابدّ وأن يكون موجوداً مفارق
 الذات عما بالقوة، مبرأ الحقيقة عن النقايص، دفعاً للتسلسل المستحيل.

ونلك الموجود إما ولجب الوجود وإمّا ملك من الملائكة العظيّة، الذين ﴿لا يعصمون الله ما أمرهم ويفطون ما يؤمرون﴾. وإثبات وجود المفارق العظي لا ينفك ولا يتصور إلّا بإثبات الواجب -تمالي.

لأنّ أظهر الأشياء هو طبيعة الوجود\المطلق\\_بما هو وجود مطلق\_، وهو نفس حقيقة الواجب\\_تعالى \_، وليس من الأشياء \_غير الصقّ الأول-نفس صقيقة الوجود؛ فيثبت من ذلك إثبات المبدأ الأعلى والغاية القُصوى.

والحقّ أنّ معرفة (وجود الواجب أمر فطري، لا يحتاج إلى برهان وبيان؛ فإنّ العبد عند الوقوع في الأهوال وصعاب الأحوال يتوكّل بحسب الجبلّة على الله

﴾ حاق ذاته وعزل الالتفات عن كافة الحيثيات الخارجية عن حقيقته: شعليّلية كمانت أو تـقييّدية، حـقيقة أو اعتبارية-مصداقاً لحمل الموجود عليه، وحقيقة الوجود الذي قلنا هكذا.

ونقول: لو لم يتحقق حقيقة الوجود، لم يتحقق شيء أصلاً بيان الملازمة: إنّ غير حقيقة الوجود إمّا صهيّة من المهيّات أو وجود مشرب بالعدم والقصور؛ وكل مهيّة فهي بالرجود موجودة، لا بنفسها؛ وذلك الرجود إن كان غير حقيقة الوجود، ففيه تركيب من الوجود بما هو وجود وخصوصية أخرى؛ وكل خصوصيّة غير الرجود فهر عدم أو عدمي، وكل مركّب متأخّر عن بسيطو مفتقر إليه. والعدم لا دخل له في صوجودية الشيء وتحصله، والعدمي لامحالة ثابت لذلك الوجود، محمول عليه. وثبوت كل مفهوم لشيء وحمله عليه ـسواء كان مهية أو صفة أخرى، ثبوتية أو سلبية ـ فرع على وجود ذلك الشيء؛ وننقل الكلام إلى ذلك الوجود، والمفروض فير حقيقة الوجود؛ ويعود الكلام جزعاً، أو ينتهي إلى وجود بحت لا يشوبه شيء.

هذا خلاصة ما ذكره المصنف قدس سرم في رسالته العرشية بأدنى تصرف. فتدبّر؛ (لأستاننا حسن النورى أديم ظله العالى منظت من خطه الشريف.)

...

 ١ ) آس (هامش): البُحت، الذي لا يشوبه غير الوجود من العدم والقصور والمهيّة. فافهم! (أستاذنا حسن نوري)-مدظله العالي.)
 ٢ ) مش ٢: -المطلق.

 ٣ ) آس (هامش): لأنّه بحيث إذا لوحظ ذاته بذاته - مع قطع النظر عن جميع ما هو خارج عن حاق ذاته-يكون مصداقاً لحمل المرجود وصدقه عليه، ولا نعني بولجب الوجود إلّا ما هو كذلك. فتدبّر: (لأستاذنا حسن النوري - مد ظله العالى - نقلت من خطه.)

 ٤) آس (هامش): إشارة إلى بيان الملازمة في الشرطية التي ذكرناها في الماشية بقولنا: طو لم يتحقق حفيقة الرجود، لم يتحقق شيء من الأشياء، يظهر بالتأمّل فيه. فتأمل! (لأستاذنا حسن النوري -مد ظله العالي -نظت من خطة.)

٦ ) اصل: ــمعرفة.

- تعالى - ويتوجّه توجهاً غريزياً إلى مسبّب الأسباب ومُسهّل الأمور الصعاب وإن لم يتفطّن لذلك، ولذلك ترى أكثر العرفاء مستدلّين على إشبات وجوده وتدبيره للمخلوقات بالحالة المشاهدة عند الوقوع في الأمور الهائلة - كالغرق والحرق".

وفي الكلام الإلهي -أيضاً-إشارة إلى هذا. فما أضلَت الدهريّة والطباعيّة والبَختيّة وإخوان الشياطين! الذين يتشبّهون بالعلماء ويُكذّبون أنبياء الله ويزعمون أنّ العالم قديم ولا قيّم له؛ فمثواهم الجحيم وجزاؤهم البُعد عن النعيم.

توضيح عقلي اعلم أنّ إنيّته - تعالى - ماهيته ، ورجوده ١ - تعالى -

١) لك: مستندين.

Y) آس (هامش): وفي تضيير مولانا العسكري ـ عليه السلام ـ: «أنته سيثل مولانا المسادق(ع) عين فقد فقال السائل: ياعبدالله! ها من كنت لا سفينة تنجيك ولا سباحة تُغنيك؟ فلسائل: ياعبدالله! هال ركبت سفينة تنجيك ولا سباحة تُغنيك؟ قال: بلي. قال المسادق قال: بلي. قال المسادق على أن يخلصك من ورطتك؟ قال: بلي. قال المسادق عليه السلام ـ فنلك الشيء هو الله القادر على الإنجاء حين لا منجي، وعلى الإغاثة حين لا مفيث». (المحديث) نقل من المسافي لمولانا القاساني (ره). (نقلت من خط الأستاذ حسن النوري ـ مد ظله العالي.)

٣ ) دا: أطنك. ٤ ) مش ٢: +إلى.

ه در برخی نسخ: مهیته. (گاهی با همین رسم الخط عماهیته؛ تلفظ میشده است) ما بدون تعرض به نسخ همواره آن را با شکل عماهیة، خواهیم آورد.

٧ ) آس (هامش): قوله: «ووجوده ـ تمالى ـ وجود كل شيء»؛ مراده كما ورد عن مـ هادن المـــــــــــة والطبهارة وحَـــَـدُر من مـخازن الوحي والرسالة بأنَّ وجود الأشياء ـ بـما هو وجود ـ غير مزايل عن وجوده ـ تمالى ـ وغير منعزل عنه، كما روى عنهم ـ عليهم السلام ـ : «خارج عن الأشياء لا بالمزايلة ودلخل في الأشياء لا بالممازجة».

وعن مولانا ومولى الكرنين ــ روهي قدامـ: «توهيده تمييزه عن خلقه» وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة. فوجودات الأشياء بما هي وجودات، غير منعزل عن وجوده ــ تعالى ــ؛ بل وجوده محيط بها قاهر لها، كل

وجود كل شيء، ووجوده عين حقيقة الوجود من غير شوب عدم وكثرة؛ لأنّ كل ماهيّة يعرض لها الوجود ففي اتّصافها اللجود وكونها [مصداقاً] للحكم به عليها، تحتاج اللي جاعل يجعلها؛ ولمّا ثبت «امتناع تأثير شيء في وجوده»، من جهة أنّ العلّة تجب أن تكون مقدّمة على المعلول بالوجود، وتقدّم الماهيّة على وجودها بالوجود غير معقول، فوجوده - تعالى - ماهيّته، وماهيّته وجوده.

ولأنّه لو لم يكن وجود كل شيء، لم يكن بسيط الذات ولا محض الوجود؛ بل يكون وجوداً لبعض الأشياء، وعدماً لبعض؛ فلزم فيه تركيب من عدم ووجود ( وخلط بين إمكان ووجوب، وهو محال.

واعلم أنَّ بهذا المطلب الشريف والمقصد اللطيف يتصحّح أحديّته ـ تمالى ـ وصمديّته وبراءته عن التقائص، التي هي من ضروريّات الدين، ويجب اعتقادها إجمالاً أن تحقيقاً وتفصيلاً على كلّ المكلّفين، كلّ بحسبه، وكل بشر لما خلق له على قدر طاقته، فتدبّر وثبّت في المقام! فإنّه من مزال الأقدام، والسلم خبير ختام. (لأسبتاننا ومولانا حسن النورى، نقلت من خطه ـ مد ظله.)

يه شيء بشيء معيط، والمحيط بما أحاط هو لله: ﴿والله من ررائهم محيط﴾، كإحاطة النور بالظلال واللمعات واشتمال الأصل بالشؤون والعيثيّات، والذات بالعكوس والشجليّات، كما نبّه عليه -قدس سره.

فما يأتيك من الكلام وليس براه ـ قدس سره ـ قد يتراءى من ظاهر هذه العبارة من العلول أو الاتّحاد، حاشاه عن أمثال هذه الزرقة والإلحاد. وهذا المطلب هو ما نبّه في سائر مسفوراته بهذه العبارة: « بسيطة الحقيقة كلّ الأشياه» برجه أرفع وأعلى، وبرهن عليه وكشف تناع الخفاء والاستتار عن وجهه بما لامزيد عليه. فئتت ولا تضط!

۱ ) مش ۲: ثبوت. ۲ ) اصل: له.

٣ ) اصل: اتَّمىالها.

 <sup>)</sup> اصل: يحتاج. و از اين پس بدون تعرض به اختلاف نسخ، برای فواعل مؤنث فعل بصيفة مؤنث خواهد.
 آهد.

٦) لك، دا، مش ٢، آس: من وجود و عدم /مش ١، ج: ـ وجود.

فوجوده وجود جميع الموجودات، لكونه صدرف الوجود: ﴿لا يُخْائِرُ صَغِيرَةً ولا كَبِيرَةً إِلاَ أَخْضِيهَا﴾ آ. فهو الأصل والحقيقة في الموجوديّة، وماسواه شؤونه وحيثيّاته آ؛ وهو الذات، وما عداه أسماؤه وتجليّاته ومظاهره؛ وهو النور، وماعداه ظلاله أولمعاته؛ وهو الحق، وما خلا وجهه الكريم باطل ا: ﴿كُلُّ شَيّعٍ هَائِكَ إِلا وَجَهَهُ ﴾ آ. ﴿نَا خَلَقْنَا السُّغواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلّا بِالْحَقّ ﴾ آ.

فالوجود^ المقيقي هو وجود الواجب المسمى بـ «وجوب الوجود» ! و ووجود ما سواه وجود مجازي مسمّى بـ «وجوب بالغير». وقد يعبّر عنهما ' المسكون» و «الحركة " ! بخلاف الواجب بالذات ، فإنّه موجود بجميع الاعتبارات في جميع المراتب، فكأنّه استقرّ على ما هو عليه. فتحدّس من ذلك معنى الوجود وعدمه.

وألاكل شيء ما خلا الله باطل

١ ) لك، مش ٢، ١١، آس، مش ١، ج: حقيقة /اصل: ظرف.

۲ ) مش ۲: حیثیّات.

٢ ) سورة كهف، آية ٤٩.
 ٤) ج: أظلاله.

ه ) افتياس از:

وكـلَ نـعيم لا مـطالة زائل». ٧) سورة عجر، آية ٨٥:سورة اطقاف، آية ٣.

٦) سورةقميمن، آية ٨٨

٩ ) مش ٢: + والولجب بالذات.

۸ ) چ:فرجود. ۱۰ ) لك:مش ۲:عنها.

١١ الت، دا، آس: + كما عبر العمام الأول في الولوجيا؛ والرجه في التعبير أنَّ مرجودية المهيّات التي هي معان غير الوجود الما كانت في مرتبة متأخّرة عنها من حيث مي هي، فكأنّها انتظت من ليسية إلى أيسية، محتمل است اين عبارت حاشيه اي ازمؤلف بوده است. بايد دانست كه صدر العتأليين مؤلف الولوري وا (كه فلوطين بنا پارتين بوده است) ارسطو مي دانسته و مقصودش از معلم اول هموست.

لاتَــظُنُنَ ( «الوجــود» أنّـه أمـر اعـتباري كـما تـومّمه تنبيهُ المرابع الم

""

المحجوبون عن شهوده، بل هو أمر متحقق في الأعيان؛ لأنّه أحقّ الأشياء بالتحقق الله غيره به يكون كائناً ومتحققاً في الأعيان أو في الأذهان؛ فهو الذي به ينال كلّ ذي حقّ حقيقته، فكيف يكون أمراً اعتبارياً؟! ولا يمكن تعريفه، لأنّه بسيط ولا شيء أعرف منه؛ ولا يمكن تصوّره، لأنّ تصوّر الشيء عبارة عن حصول معناه وانتقاله من حدّ العين إلى حدّ الذهن، فهذا يجري في غير الوجود؛ أمّا في الوجود، فلا يمكن ذلك إلّا بصريع المشاهدة والعيان، دون الحدّ والبرهان.

واعلم أنّ شمول الوجود للأشياء ليس كشمول الكلّي للجزئيّات، بل شموله من باب الانبساط والسريان على هياكل الماهيّات سرياناً مجهول

١) لك دا، مش ١: +أنّ / ج: بأنّ. ٢) مش ٢: أمراً اعتبارياً.

٣) اصل: المحجوبون عن المحجوبين.

<sup>3)</sup> مش ١: بالتعقق /نسخ ديكر: بالتحقيق / آس (هامش): قوله: « أُحقَ الأشياء...»: كل ماهية من المهيات إذا لاحظها العقل وجرّدها في تلك الملاحظة عن جميع ما هو غيرها، يجدها خلواً من الوجود والعدم، فهي محتاجة في تحققها و وجودها إلى أمر آخر؛ وذلك الآخر إن لم يكن متحققاً بذاته متحصّلاً في حد نفسه، فهو أيضاً محتاج إلى غيره؛ فيتسلسل، أو ينتهي إلى ما هو متحقق بذاته؛ لأن كلّ ما بالعرض يجب أن ينتهي إلى ما بالذات، وذلك المتعقق بنفسه - المتحصّل بذاته - هو الوجود. وهذا هو المراد بقوله: «لأنه أحقّ الاشياء بالتحقق... (لأستاذنا المحسن النوري - مد ظله العالى - نقلت من خطه.)

ه ) أس (هامش):لأنّه يستلزم الانقلاب المحال. (لأستاذنا حسن النوري ـمد ظلّه العالي.)

آس (هامش): كعلمنا بأنفسنا وفعلنا، وعلم المبادئ بمعلولاتها، وعلم البارئ \_ تمالى \_ بمعلولاته في صريبة المعلولات (لأستاننا حسن النوري \_ مدخلة \_ نقلت من خملة .)

أس(هامش): كسريان النفس الإنساني... في هياكل الحروف والكلمات. وهذا الوجود المنبسط البارئ إنما هو فعل الد الإطلاقي، ولهذا يسمّى في لسان العرفاء بـ «النفس الرحـماني» تشبيهاً له بـ النفس الإنساني في انبساطه وسريانه. فثبّت ولا تخلط! (لأستاذنا حمن النوري ـ مد ظله ـ نظلت من خطه.)

التصوّر. وهو في ذاته ليس بجوهر ولا عَرَض، لأنّ كلاَّ منهما «عنوان» لماهيّة الكليّة، وقد ثبت أنّ الوجود متشخّص بنفسه متحصّل بذاته؛ ولو كان تحت المجوهر الذي هو معنى جنسي - أو تحت معنى جنسي " من الأعراض، لكان منتقراً إلى ما يُحصّله " وجوداً ، كالفصل وما يجري مجراه من سائر المُحصّلات للوجود، قلم يكن «الوجود» وجوداً، هذا خلف. فتأمّل فيما سردنا المحصّلات للتحقيق! لأنّ التأمّل في الحقّ حقيق.

...

١ ) اصل: للماهية كلية. (در اين كتاب اختلاف نسخ در «ماهية /مهية» درج نخواهدشد.)

٢) ج:يعصل

٢ ) لك: جنس.٤ ) مش ١، أس: موجوداً.

ه ) آس (هامش): أر يكون الفصل المقسّم مقرّماً. قاله في الأسفاد. (لأستاذنا حسن النوري.)

٦) مش ١: يسردنا. ٧ ) آس: إليك.

#### المظهر الثَّالث

#### في توحيده ـتعالى ـفي وجوب الوجود

قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ وَإِلْهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ لا إِلهُ إِلا هُـوَ ﴾ ٢، إله العالم واحد لا شريك له في الإلهيّة ٢؛ وبراهينه كثيرةً.

فمن جملة البراهين النظر في وحدة العالم بأنّ العالم ـ كلّه ـ شخص واحد وحدة طبيعية، بعض أجزائه أعلى وأشرف من بعض؛ فالكلّ حيوان واحد ناطق مسمّى بد «الإنسان الكبير»، وعالم الأجسام بمنزلة بدنه وظاهره، وعالم الأرواح بمنزلة روحه وباطنه، والمجموع منتظم في سلك واحد آ وإذا كان

۲ ) سورة بقره، آية ١٦٣.

۱ ) دا: و (وجوب).

٤ ) لك: فبراهيته.

٣ ) دا: إلهيته.

ه ) ج: أشرف وأعلى.

آس (هامش): + وقد بين أهل التحقيق كيفية التطابق بين العالم المسمى بالإنسان الكبير والشخص
 الإنساني المسمى بالإنسان الصغير في مسفوراتهم بما لا مزيد عليه. وبالجملة، كما أنّ كل واحد من أُجزاء

العالَم وإحداً، كان إله العالم وصانعه واحداً لا شريك له في الإلهية، كما لا شريك له في الإلهية، كما لا شريك له في ذاته: كما ا قال ـ تعالى ـ: ﴿ أَهِى اللهِ شَلَكُ فَاطِرِ السَّعْوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ آ، وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَهَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ مِنا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَسَعْضِ شُـ بخانَ اللهِ عَسَالًا يَصِعُونَ • عَالِمِ الغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ أ.

ولذلك المطلب طريق آخر؛ هو أنّ تشخّص المعلول بتشخّص فاعله المُنيض لوجوده، إذ الوجود في كلّ شيء عين تشخّصه، وتشخّصه عين وجوده، فمفيض وجوده مفيض تشخّصه. فكما لا يكون لشيء واحد شخصي وجودان ولا تشخّصان، فكذا لا يكون له موجدان مُشخّصان؛ لأنّ أنحاء الوجود والتشخّص متباينة متنافية، والاتّصاف بكلّ منها يقتضى ففي الاتّصاف بفيره،

به الشغص الإنساني مرتبط بالآخر ارتباطاً طبيعياً، ومتعلق بالآخر تعلقاً عقلياً، بحيث لا يسمكن ولا يتصور وجود جزء منه ولا وصوله وبلوغه إلى كماله وغايته ومأله والذي خلق لأجله وإلا بالجزء الآخر، ولا يقدح كثرة أجزائه وتباين أعضائه في وحدته الشخصية وتشخصه الطبيعية، فكذلك الحال بعينه في العالم وأجزائه حذو النعل بالنمل. وإذا ثبت وتقرّر الوحدة الشخصية في العالم والإنسان الأكبر، فيمنتم استناده إلاّ إلى الولحد وممانع فارد. ولما تقرّر في مقرّه من امتناع استناد المعلول الواحد الشخصي إلى علين مستقلتين، لاستلزامه إما تحصيل الحاصل أو كون احد العلّين مفطّلاً؛ والكل محال وباطل، فتدبّر الأستاننا حسن النوري معد ظله و

•••

۱) مش ۱: \_کما. ۲ ) اصل: \_تعالی.

٣) سورة ابراهيم، آية ١٠. ٤) سورة مؤمنون، آيات ٩١. ٩٢.

 <sup>)</sup> آس (هامش): سرّكون تشخّص المعلول بتشخّص علّته الفاعلة هر كون وجود المعلول بما هو معلول غير
مباين لوجود علّته، ومتحدّاً معه -ضرباً من الاتّحاد-يعرفه من كان من أهله. قال صولانا ومولى الكونين(ع):
مترحيده تمييزه عن خلقه وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة، فتدبّرا (لأستاننا حسن النوري -مد ظلهنظت من خطّه)

فكذا الحال في الاتصاف بمبدئه وجود وتشخص. فإذا فرض لشيء واحد وجودان، فهما متفاسدان ، إذ لا ترجيح لأحدهما على الآخر.

وهذا البرهان هو معنى قوله تعالى -: ﴿ لَو كَانَ فَيهِما آلِهَةً إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتا﴾ "؛ لا المعنى الذي توهّمه بعضهم من وقوع العربدة والنزاع بين إلهين مفروضين، لأنّه كلام خطابيّ، بل شعري، جلّ جناب القرآن عن أمثال هذا النقصان. ويؤيد ذلك قوله تعالى -: ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلّٰهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشْابَهَ النّهَارُ ﴾ .
الخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلُ اللهُ خَالِقُ كُلُ شَنَعَ وَهُوَ الْوَاجِدُ الْقَهَارُ ﴾ .

اعلم أنّ الآيات الواردة في توحيده كشيرة؛ منها قوله : ﴿ وَلا تَتْعُ مَعَ اللهِ إِلْها آخَرَ لا إِلَهَ إِلاَ هُوَ ﴾ \* . وقوله : ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحِي إِلَى أَنْمًا إِلْهُكُمْ إِلٰهُ

تكملة في واحديّته و أحديّته ـ تعالى

واحِدُه ^، وقوله: ﴿ لا تَتَّخِذُوا ۚ إِلْهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَّهُ وَاحِدُهِ ١٠.

۲ ) دا: پتفاسدان.

١) لك: فكذلك.

٣ ) لك: \_ هو.

<sup>3)</sup> سسورة انبياء . آية ٢٧ / أس (هـامش): تقدير الكلام: لو كان فيهما آلهة إلا الله، لكان لهما وجودان وتشخّصان؛ ولو كان لهما وجودان. افسدتا. أمّا الملازمة الأولى، فلأنّ تشخّص المعلول بتشخّص علته. وأمّا الثانية، فلأنّ أنحاء الوجود والتشخّص متنافية، فالاتصاف بكلّ منهما يقتضي نفي الاشصاف بالآخر، فهما متفاسدان. فتدبرًا (لأستاذنا حسن النوري-مد ظله ـ نقلت من خطه.)

 <sup>)</sup> سورة رعد، آية ١٦ / آس (هامش): يحتمل أن يكون وجه التأييد قوله \_ تعالى \_: «خلقوا كخلقه»، ولم يقل:
 «خلقوا خلقه» إشارة إلى تلك الدقيقة : هي أن الخلق الواحد لا يتصوّر أن يكون من خالفين، والمعلول الواحد
 لا يُستند إلى علتين. فافهما (لأستاننا حسن النوري \_ مدخلة \_ نظت من خطه.)

٦ ) أس: +تعالى. ٧ ) سورة قصص ، آية ٨٨

٨) سورةانبيا، أية ١٠٨.

٩) اصل: ولا تتَّخذوا. (اختلاف نسخ آيات در اينجا آورده نشد).

١٠ ) سورة نحل، آية ٥١.

وآمًا البرهان العقلى على وحدانيّته ، فهو أيضاً ذاته؛ فإنك قد علمت أنّه [تعالى وتقدَّس] حقيقة الوجود ومبرفه، وحقيقة الوجود أمر يسبط لا ماهنة له، فلا فصل له ولا تركيب فيه أصلاً. فثبت أنّه أحد صعد؛ وكلّ ما كان أحداً صعداً فهو واحد فرد لا شريك له ولا تعدِّد فيه.

ومن البراهين الدالة على الواحدانيّة والأحديّة قوله \_تعالى \_: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ • اللهُ الصُّمَدُ﴾ °. وهذا دليل على أنَّه أحدى الذات؛ لأنَّه لو كان له جزء، لكان مفتقراً إلى غيره، فلم يكن غنتاً \* وقد فُرض غنيّاً \*، هذا خلف. أمّا فرضه «غـنيّاً»، لأنَّه فرض الله ^ الصمد ، والصمد هو الغنيِّ الذي يحتاج إليه كلُّ شيء؛ ولو كان واحداً، يكون فردانيًا لا شريك له؛ لأنَّه لو كان له شريك في معنى ذاته، لكـان مركّباً ممّا به يمتاز وممّا ١٠ به يشترك، فيكون مركّباً؛ ولو كان له شريك في مُلكه، لم يكن غنيّاً يفتقر إليه غيره؛ فصمديّته دليل أحديّته، وأحديّته دليل فردانيّته.

اعلم أنَّ كلُّ اثنين فاثنينيَّتهما `` إمَّا من جهة الذات برهان عقليّ والصقيقة -كالسواد والصركة -وإمّا من جهة جزء الحقيقة خارجاً ـ كالانسان والفرس ـ أو ذهناً ـ كالسواد والساض ـ ، أو من جهة كماليّة ونقص في نفس الحقيقة المشتركة -كالسواد الشديد والسواد الضعيف -

نقلت من خطه.)

١ ) دا: + تمالي. / آس (هامش): تتميم هذا البرهان والذي بعده، بناء على عينية الوجود وكونه ذا حقيقة عينية على ما ثبت وتقرّر في محله، وهو الحق الذي لا يأتيه الباطل. فثبّت و لا تغفل! (لأستاننا حسن النوري مدخله -۲) مش ۱، آس: ترکّب

٤ ) مش ٧: الواحد. ٣ ) لك: فكلُّ ما.

٦ ) دا:مغتباً. ه) سورة توحيد، آية ١ و٢.

٨ ) مش ١، آس، لك: أنّه/مش ٢: اله. ٧ ) اصل: - وقد فرض غنياً. ۱۰ ) مش ۲، آس، چ: وما به.

٩ ) لك، مش ١: صعد.

١١ ) لصل: فاثنينيتها.

أو بسبب أمر زائد عارض ـ كالكاتب والأمّي ـ ؛ وشيء من هذه الوجوه لا يُتصوّر أن يكون منشأ لتعدّد الواجب:

أمّا الأول، فلاتّحاد حقيقة الوجود. 'أمّا الثاني، فلبساطتها. 'أمّا الثالث، فلتساميّة الذات الواجبيّة وكون كلّ ناقص محدود معلولاً لغيره. 'أمّا الرابع، فلاستحالة كون الواجب متأخّراً عن مُخصّص 'خارجي، بل كلّ ما فُرض مخصّصاً من كمّ أو كيف أو غير ذلك \_ يجب أن يكون متأخّر الوجود عن حقيقة الوجود.

فإذن، ذات الواجب يجب أن تكون متعينّنة المذاتها؛ فذاته شاهدة على وحدانيّته: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهُ هُوَ الْعَالِيُّ وَأَنَّ اللهُ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ.﴾ ^.

اعلم أنّ ص تحقيق عرشيّ أصلاً: وكا في توحيد أصلاً: وكا صفاته الكمالية يكون تد

اعلم أنّ صفات الله مجرّدة غير عارضة الماهيّته، أصلاً: وكلّ صفة منه حقّ، صعد، فرد، يجب أن يكون قد حصل فيه جميع كمالاته إلى الفعل، لم يبق منهاشيء في مَكمَن "القُوّة والإمكان. فكما

۲ ) مش ۲، دا: + ق

۱ و ۲ ) مش ۲، دا، مش ۱، آس، چ: +و.

٤) مش ١/ آس: تغضّص. ٥) آس، مش ١/ ۾: پکون

٦) مش ٢، دا: معيِّنة. ٧) مش ١ و ٢: مشاهدة.

٨) سورة هج، آية ٦٢/ «من دونه الباطل» سورة لقمان، آية ٣٠.

۹ ) مش ۲:خارجة.

١٠ ] آس (هامش): صفاته الكمالية عين ذاته \_تعالى \_: وإذا ثبت ترحيد ذاته، ثبت ترحيد صفاته؛ إذ لو كان له \_\_ تمالى \_: وإذا ثبت ترحيد ذاته، ثبت ترحيد صفاته؛ إذ لو كان له \_\_ تمالى \_: مالى \_: مالى الصفات من حضريك في صفاته، وكل الصفات من شؤون صفاته، وكل الكمالاته \_تعالى شأنه وتقدست أسماؤه وبهر برهانه. وغيرتش غير در حجوان تكذاشت، زين سبب عين جمله اشيا شد». فقدرًا (لمراتا وأستاذنا حسن النوري \_مد ظله العالي \_نظت من خطه.)

أنّ وجوده - تعالى - حقيقة الوجود فيكون كلّ الوجود وكلّه الوجود، فكذلك جميع صفاته الكمالية من ذاته؛ فعلمه حقيقة العلم، وقدرته حقيقة القدرة. وما هذا شأنه يستحيل فيه التعدد؛ فعلمه علم بكلّ شيء، وقدرته قدرة على كلّ شيء، وإرادته إرادة بكلّ شيء : ﴿وَاللهُ عَلَىٰ كُلّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ "، ﴿لَهُ مَا فِي الشّفؤاتِ وَمَا فِي الأرضِ ﴾ "، ما شاء الله كان، ومالم يشألم يكن .

فعلمه قدرته، وقدرته علمه، وإرادته <sup>ه</sup> كلاهما؛ فلا تغاير بين الصفات إلّا في المفهوم، ونعم ما قال بهمنيار في التحصيل: «واجب الوجود كلّه علم، كلّه قدرة، كلّه ارادة.» <sup>7</sup>

وقول أمير المؤمنين عليه السلام -: «كمال التوحيد نفي الصفات عنه» ٧.

<sup>( )</sup> آس (هامش): كل ما هو حقيقة الشيء لا يشوبه غير نلك الشيء، وإلّا لما كان حقيقة نلك الشيء، وهر ظاهر؛ فما هو حقيقة الرجود لا يشوبه غير الرجود، فيكون كل الوجود وكله الوجود، وهكذا في جميع الصفات: فكل ما كان حقيقة العام لا يشوبه غير العام، فهو كل العام وكله العام؛ وكذا الكلام في القدرة والحياة والإرادة وساير الصفات الكمالية، والذبة على العام، فهو كل العام وكله العام؛ وكذا الكلام في الحقايق، وما هذا شأنه يستحيل المتعدد فيه؛ إذ لو كان له شريك في الرجود أو في شيء من كمالات الوجود، لكان فاقد النحو من الوجود أو كمال الوجود، ظم يكن ما فرض حقيقة الوجود، حقيقة الرجود، بسيط الحقيقة كل الأشياء ولكن بوجه أعلى. فتدبرا (لأستاننا حسن النوري حد نظ العالى منظه).

٢) دا، لك، مش ١، آس، ج: بكل.

٣ ) سورة لنفال، آية ٤١: سورة بقره، ٢٨٤: سورة آل عمران، آيات ٢٩ و ١٨٦: سورة مائده، آيــات ١٧ و ١٩. و ٤٠: سورة توبه، آية ٣٩: سورة حشر، آية ٦.

٤) سورة بقره، آية ٢٥٥؛ سورة نساه، آية ١٧١؛ سورة يونس، آية ١٨٠؛ سورة ابراهيم، آية ٢؛ سورة طه، آية
 ٢: سورة حج، آية ١٤٤.

٦ ) بهمنیار، التعصیل، ط دانشگاه، ص ٧٩ه. گویا نقل مضمون است. عین عبارت بهمنیار اختلاف دارد.

ل فيج البلاغة ، خطبة ١٠ عكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه..ع /مش ١٢ دا، لك.
 مش ١٠ أس جز ـ عنه.

ليس المراد نفي معانيها عن ذاته -وإلّا يلزم التعطيل، وهو كفر (فضيح]-بل معناه نفي صفات زائدة على ذاته بحسب الوجود والحقيقة؛ فعلى هذا صمّ قول من قال: إنّ صفاته عينه ، كما هو مذهب الحكماء والمحققين، وصمح قول من قال: إنّها غيره، وصمح قول من قال: إنّها لا عينه ولا غيره -كما هو مذهب الأشعريين -لو عُلم ما حققناه. فكن على بصيرة في هذا الأمر ولا تكن من الغافلين!

\*\*\*

۱ ) مش ۲: أمن

Y) آس (هامش): صفات الراجب عين الذات الأقدس بحسب الوجود، فير الذات بحسب المعنى والمفهوم؛ لا عينه بأن تكون معانيها عين الذات، لا غيره بأن يكون زائداً على الذات مفايراً لها بحسب الرجود، فالذات الأحديثة بذاتها مصداق لمعلها، ومصدعاح لصدقها بالضرورة الذاتيّة الأزليّة؛ لا كما يقوله المعطّة القائل بالنيابة من عدم صدقها على الذات مصدقها على الذات بذاتها، فلا يكون الذات بذاتها مصدالة ألحملها بل بضميمة أمر خارج عن الذات، فيكون الذات في كونه مصدالة ألكال من الكمالات مفتراً إلى امر خارج، فلم يكن غنياً محضاً ـ تمالى الله عما يقول الظالمون طواً كبيراً. فتدبّر! (لأستاذنا حسن الذوري حد ظله العالي ـ نظت من خطه مش ٤؛ عينية.)

٣) مش٢: كما هو مذهب ... لاعينه.

### المظهر الرابع

# في تحقيق أسمائه وصفاته

اعلم أنّ العلم بـ«الأسماء الإلهيّة» علم شريف دقيق في غايـة الغمـوض، و فاق به أبونا على الملائكة حيث قال اشـتعالى ـ: ﴿ وَعَلَمُ آدَمَ الأَسمَاءَ كُلُّهَا ثُمُّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسماءِ هَوُلاءِ إِنْ كُنْتُمْ صَـادِقِينَ • قَـالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَ مَا عَلَمْتُنَا إِنْكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ • قَـالُ نِـا آدَمُ أَنْمِثْهُمْ

١) مش ١٠ إلهيته / آس: (هامش): قد اختلفت الروايات الواردة عن معادن العلم(ع) في تنصير الكريمة، ففي بعض الروايات أنَّ العراد بالأسعاء، الأسعاء الحسنى: وفي بعضها أن العراد بها أسعاء الأشياء، أي حقائقها ومهياتها «المعبر عنها في اسان العرفاء بالأعيان الثابئة -: وفي بعضها أنَّ العراد بها أسعاء الأشياء، أي حقائقها عليه ما يأل العرف بها أسعاء الأشياء مسلوات الله عليه ما يقر في هذا المعبر، إذ مآل الكلّ واحد؛ لأنَّ حقائق الأشياء ومهياتها صور أسعاء الد العسنى على ما تقرر في مقرّه، وكذا حقائقهم الروحانية النورانية عليهم السلام حي المظاهر الثامة والعجالي الكاملة للأسماء المقدسة فالعلم التام بحقائق الأسماء المقدسة لا يتصور بدون الطم بحقائق الأشياء، ويستلزم العلم بعظاهرها ومجاليها. ﴿وزلك فضل للا يؤتيه من يشاء ولا دنوالغم)

بِأَسْمَاوْهِمْ فَلَقَا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَاوْهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ﴾ \.

والمراد من «الاسم» هو المعنى المحمول على الذات عند العرفاء؛ والفرق بين «الاسم» و «الصفة» كالفرق بين المحركب والبسيط، بوجه، فإنّ الاسم كالأبيض والصفة كالبياض. فالمسمّى قد يكون واحداً والأسماء كثيرة، وهي محمولات عقلية، وليس المراد بها الألفاظ، لأنّها غير محمولة حملاً اتحادياً. وأمّا تلك المحمولات، فهي بالحقيقة علامات ومعرّفات الذّات الموصوفة وبها؛ وقد يعبّر عن الصفة بـ «الاسم»، وبهذا المعنى يحمل الاختلاف في أن الاسم عين المسمّى أم لا؟ ﴿وَلِلْهِ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلحِدُونَ فِي أَسْمَاءُ الحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلحِدُونَ فِي

وإذا تحققتُ هذا، فاعلم أنّ أسماء الله \_ تعالى \_ بالحقيقة هي «المحمولات العقليّة» المشتملة عليها ذاته الأحديّة لا يتعلّق بها جعل وتأثير، بل هي^موجودة

۲ ) اصل:معني.

۱ ) سورة نقره ، آنة ۲۱ ـ ۲۳.

۳ ) مش ۲: او.

أس (هامش): أي عنوانات لمعرفة الذات الأقدس، إن لا سبيل لنا إلى معرفة الذات إلا من جهة تلك المفاهيم والعنوانات، فهي بهذا الرجه مفاتيع غيب الهوية ومعالم سر الأحدية. فتبصر! (لأستاذنا حسن النوري -مد ظله مش ٢، دا، مش ١: الموسومة.

٢) آس (هـامش): أي يرجع الاختلاف المذكور إلى الاختلاف في أنَّ الصدفة عين الذات أم ٢٧ والمراد أن الاختلاف المذكور يؤول ويمسطح هذا. أي من قال إن الأسم عين المسمي مراده من الاسم، المحمولات العقلية؛ ومن قال الأسم غير المسمى مراده من الاسم، الألفاظ التي هي أسماء الأسماء. فتأكّل ! (للأستاذنا حمين النوري مدظاء منظات من خطه.)

۸ ) مش ۲، دا، مش ۱: هو.

باللاجعل' الثابت للذات؟؛ وأليق المجعولات بأن يعرف بها ذاته \_تعالى \_ويكون مظاهر لأسمائه وصفاته مي كلمات الله التامات والأرواح العباليات التبي هي بمنزلة أشعة نور وجهه وكماله ومعرّفات جلاله وجماله، فهي الأسماء الحسني.

٣) أس (هامش): وكما لا يتملّق الجعل بالأنسماء بل هي لا مجعولة بالنبع وبعين لا مجعولية الذات، كذلك لا يتعلّق الجعل بالأعيان الثابتة التي هي من لوازم الأسماء رموجودة بعين وجود الأمسماء فالأعيان الثابتة أيضاً لا مجعولة بالنبع وبعين لا مجعولة الذات الأقدس؛ فالأسماء المعنوية ولوازمها - التي هي الأعيان الثابتة كما أنّها موجودة بتبعية وجود الذات، كذلك هي لا مجعولية بتبعية لا مجعولية وجود الذات، ولا يلزم منه المحذور الذي توقّمه بعض من لا دربة له في الفنّ، الذي تصدى لتحقيق المحارف، مع عدم البخساعة، وذلك المحذور هو الذي ذكره في مؤلفاته تعريضاً وتشنيعاً على المحسنف (ره) وتلميذه العارف المحقق - قدس سرّهما، وجعله سنة الذي تعمين المحذود وقا المحقور إنّما يلزم لو كانت الأعيان لا مجعولة في الثبوت العلميه أنّها الأعيان لا مجعولة في الثبوت العلميه أنّها موجودات بالأصالة والاستقلال وغير مجعولات ذلك الوجود، ولم يعلم أنّ الشبيئيّة المحفوية مطلقاً تنابعة للرجود في أصل التُقرر والتحصّل فيما [هي] لوازمه الذاتية، من المجعولية واللاسجعولية وسائر لوازم الرجود بما هر وجود.

فالشيئيّة المعنويّة المفهوميّة إذا وجدت بالوجود المجعول، فكما أنّها تنابعة لذلك الوجود في أُصل الموجودية والتحصّل، فكذلك تابعة له في المجعوليّة. فهي متحصلة بعين تحصّل ذلك الوجود ومجعولة بعين جعله، لا بتحصّل آخر وجعل آخر. وإذا وجدت بالوجود اللامجعول، وكذلك بـعينه. وقد تنقرّر في مقرّه أنَّ المعاني والمهيّات قابلة الأنماء من الوجود وأطوار من الكون والشهود، فتارة تـوجد بـالوجود الإمكاني على نشأته ودرجاته، وأخرى توجد بالوجود الواجبي القيّر مي بتبعيّة معاني الأسـماء العسـني والصـفات العليا. فتدبّر وثبّت في المقام فإنّه من مزالُ الأقداء! (لأستاذنا حسن النوري ـمدّ ظله العالي ـنظت من خطه.)

١) آس (هامش): «فلك متعانى شأنه وتقدّست أسماره مقبيلتان من الأسماء: أسماء معنوية لا مجعولة بسمين اللاجعل الثابت الذات الأقدس، لأنّها عينه ، وأسماء وجوديّة مجعولة هي الذوات التائة والكلمات الروحيّة المجرّدة المعبّر عنها في بعض العبارات بـ«المقول والأرواح المقدسة». والكلّ معرّفات جماله ودلائل كماله وجلاله، فتبصّر! (لأستاذنا حسن النوري-سلمه فق منقت من خطه.)

٣ ) دا: + و.

تحقيق

اعلم أنّ صفاته \_ تعالى \_ منها حقيقيّة كماليّة، كالجود والقدرة والعلم؛ وهي لا تزيد على ذاته، بل هي عين ذاته، بمعنى أنّ ذاته

من حيث حقيقته مبدأ لانتزاعها عنه ومصداق لحملها عليه. ومنها سلبية محضة، كالقدوسية والفردية والأزلية وغيرها؛ والاتصاف بها يرجع إلى سلب الاتصاف بصفات النقص. ومنها إضافية محضة، كالمبدئية والمُبدعية والخالقية وأمثالها؛ وهي زائدة على ذاته متأخّرة عنه وعما أضيف بها إليه؛ ولا يُخلّ بوحدانيّته زيادة هذه الصفات، فإنّ الواجب ليس علّوه ومجده بنفس هذه الصفات الإضافية، بل بكونه في ذاته بحيث ينشأ منه هذه الصفات.

ولا يخفى أنَّ صفاته الحقيقية لا تتكثّر اولا تتعدَّد، ولا اختلاف فيها إلَّا بحسب التسمية؛ كما قال الشيخ الرئيس في التعليقات :

إِنّ الأَوْلِ لا يتكثّر لأَجل تكثّر صفاته، لأنّ كلّ واحدة من صفاته إذا حققت تكون الصفة الأخرى بالقياس إليه، فيكون قدرته حياته، وحياته قدرته، وتكونان واحدة؛ فهو حيّ من حيث هو قادر، وقادر من حيث هو حيّ، [وكذلك سائر صفاته].<sup>1</sup>

٢ ) لك: ـ المدعية.

۱ ) با: مصداقاً.

٤) مش ٢، دا، آس، مش ١: لا يتكثّر ولا يتعدّد.

٣ ) لك: إضافته.

ه) متن تعليقات: «الأول لا يتكثر لأجل تكثر صفاته، لأن كل واحد من صفاته إذا حقق تكون العدفة الأخرى
 بالقياس إليه، فتكون قدرته حياته، وحياته قدرته، وتكونان واحدة؛ فهو حيّ من حيث هو قادر، وقادر من حيث هو حيّ، وكذلك سائر صفاته ( (التعليقات، ط بدوي، ص 24)

۲) در نسخه اصل بین دو قلاب نیست، ولی در اسفار (ج ۲، ص ۱۲۰) و مبدأ و معاد (ط آشتیانی، ص ۷۶).
 هست. /مش ۲، دا، لك، مش ۱: ـ و كذلك سائر صفائه.

وكما قال أبوطالب المكي : «مشيّته ـ تعالى ـ قدرته» ٢.

وكذلك صفاته الإضافية لا يتكثّر معناها ولا يختلف مقتضاها. وكذا الصفات السّلبية؛ فإنّ إضافاته اللّي الأشياء وإن تعددّت أساميها واختلفت، لكنّها كلّها ترجع الى معنى واحد وإضافة واحدة هي قيوميّته الإيجابية للأشياء.

ومن هنا أيظهر معنى كلام الشيخ الرئيس مني التعليقات:

الأشياء كلّها عند الأوائل واجبات، ليس هناك إمكان البتّة. فإذا كان شيء لم يكن في وقت، فإنّما يكون من جهة القابل لا من جهة الفاعل؛ فإنّه كلّما حدث استعداد من المادة، حدثت فيها صورة من هناك، إذ ليس هناك منع ولا بخل. فالأشياء كلّها واجبات هناك لا تحدث وقتاً، ولا يكون هناك كما يكون عندناً.

واعلم أنّه لا يتغيّر ذاته بتغيّر جزئيّات ما أضيف إليه وإن تغيّرت إضافته إليها؛ كما نُقل عن الشيخ الإلهي شهاب الدين السّهروردي أنّ ممّا يجب أن تعلمه

۱ ) ابوطالب محمد بن عطیّة (متوفی در ۲۸۱) ایرانی الامسل، عارف و حکیم اشرافی و مؤلّف **دوت الطوب که** روش مکتب حکمای ایران باستان را داشته و به تصوف معروف است.

للحكمة المتعالية، ج٦، ص ١٢٠: «فقال أبوطالب المكي: مشيته \_تعالى\_قدرته، وما يدركه بصفة يدركه
 بجميع الصفات، إذ لا لختلاف هناك.»

٣ ) الك: إضافته.

٤ ) بقيه نسخ (جز اصل): برجم. ٥ ) اصل: قبرمته.

٦) مش ٢:هيئا. ٧) دا: -معني.

۸) اصل: ــالرئيس.

٩) در تطيقات ابن سينا، ط دكتر بدوى، من ٢٠: «الأشياء كلها عند الأراش واحبات، وليس هناك إمكان البنة.
 وإذا كان شيء ولم يكن في رقت، فإنما يكون ذلك من جهة القابل لا من جهة الفاعل؛ فأنه كلّما حدث استعداد من الماءة، حدث فيها مسورة من هناك، إذ ليس هناك منع ولا بخل. فالأشياء كلها هناك واجبات لا تحدث وقتاً وتمتنع وقتاً، ولا تكون هناك كما تكون هناء»

وتحقّقه أنّه لا اليجوز أن يلحق الواجب إضافات مُختلفة توجب اختلاف حيثيّات فيه، بل له إضافة واحدة هي المبدئيّة، «ليس عند ربّك صباح و مساء».

اعلم أنّ «الله» اسم للذات الإلهية ، باعتبار جامعيته لجميع تبصرة النُعوت الكماليّة؛ وصورته «الإنسان الكامل». وإليه أشير بقوله حملي الله عليه وآله وسلّم ـ: «أوتيتُ جوامِعَ الكلم».

و «الرحمن» هو المُقتضي «للوجود المنبسط» على الكلّ بحسب ما تقتضيه «الحكمة»، و «الرحيم» هو المُقتضي للكمال المعنوي للأشياء بحسب النهاية؛ ولذلك قيل: «يا رحمان الدنيا ورحيم الآخرة!».

فمعنى «بِسمِ اللهِ الرَّحفنِ الرَّحيمِ»: «بالصورة الكاملة الجامعة للرحمة <sup>4</sup> الخاصة والعامّة، التي هي مَظهر الذات الإلهية». وإلى هذا المعنى أشــار النّبى

فكما وجود الأشقياء المطرودين في البداية لا ينافي سعة رحمته الابتدائية بل يؤكدها، فكذلك خلودهم في النهاية في دار الشقاء لا ينافي سعة رحمته المنتهائية بل يؤدها ويؤكدها، كما قال: «سبقت رحمتي غضبي». فالدنيا بسعيده وشقيه بمقتضى الرحمة الرحمانية الاستنانية، والأخدرة بنعيمه وجمعيه مقتضى الرحمة الرحمانية الاستحقانية: يا رحمان الدنيا ورحيم الآخرة! والدنيا لا ينحصر في السعداء، فكذا الآخرة، فتلطف وتدثر في المقام! فأنّه هزي بذلك، نعم والسلام على تابع الهدى. (لأستاننا حسن النوري ـ مد ظله ـ نقلت من خطه.)

۱ ) مش ۲:قد.

٢ ) مش ٢. لك. مش ١: + لا / مبدأ ومعاد، ط أشتياني، ص ٢٦: «كما قال السري السقطي: ليس عند ربك صباح
 ولا مساءه.

T) أس (هامش): الذات الأحدية بحسب مبدئيته الذاتية مقتض للرحمة المبدئيّة الامتنانية، وهي الوجود المنبسط على الكل في كل بحسبه، أي بحسب ما يقبله ذاته بالغابلية الذاتية وإمكانه الذاتي؛ وبحسب غايتيّته الذاتية مقتضى للرحمة المنتهائية الاستحقاقية، وهي الكمال المعنوي للأشياء بحسب النهاية. فرحمته واسمة لكل شيء: «هو الأوّل والآخر»، مبدأ كل لكل شيء: «هو الأوّل والآخر»، مبدأ كل شيء دهو الدوالق الباريّ»، «ألا إلى الله تصير الأمور».

-صلى الله عليه وآله وسلّم - بقوله: «بُعِثْتُ لأَثَمَّمَ مَكَارِمَ الأَضْلَقِ» لأنّ مكارم الأخلاق محصورة في الحقيقة الجامعة الإنسانية.

أمعة اعلم أنّ جميع الموجودات مَظهر لصفات الله وآثاره، على سبيل الاختلاف في الخفاء والجلاء، ويؤيّد ذلك ما رَوى أبوزيد أ: «إنّ الكلّ في الكلّ». ورسول الله حصلي الله عليه وآله وسلّم مظهر لجميع الصفات الإلهيّة، على سبيل الاستواء؛ فإذا كان مظهريّته مستوياً، فيكون كخط الاستواء في أقاليم الوجود، فإذا لمع وأشرق نور الحقّ من سماء الحقيقة، فلا يكون له عند وصول نور الحقيقة من وسط سماء الدنيا ظلّ؛ فتحدّس من ذلك معنى قولهم: «إنّ النبي حصلى الله عليه وآله وسلّم والوصي، يرى من خلفه كما يرى من قبله، فتبصّر من ذلك وكن متأمّلاً في هذا المقال، ليظهر لك جَليّة الحال!

لا شك أنّ الاسم الأعظم ينبغي أن يكون معناه مشتملاً على جملة جميع معاني الأسماء الإلهيّة على الإجمال، وكذا مظهره يجب أن يكون حقيقة مشتملة على مجموع حقايق الممكنات التي هي مظاهر. ولا يصلح من الأسماء لهذه «الجمعيّة» إلّا اسم «الله»، وكذلك «الحيّ القيّوم»؛ لكنّ الأوّل يصلح ^ بحسب وضع العَلْمي، والثاني بحسب اللقبي: ﴿اللهُ لا إللهُ إلا هُـق الْحَيْ الْقَلْمِ مُ ﴾ .

١) موطأمالك، ج١٢، ص ٢٠١؛ ونيز: بعار الأنوار، ج١٦، ص ١٦٠، ج ٧٠، ص ٢٧٦، ج٧. ص ٢٧٣. و ٢٨٠.

٢) اصل: الجامعية. ٢) دا، آس: ــ ذلك.

ة ) دا، مش ١، ج: يزيد، منبع شناخته نشد، ظ: أبويزيد بسطامي.

ه ) آس: في. ٦ ) مش ٢: حقيقته.

۷ ) مش ۲، ج، مش ۱؛ لاسم. ۸ ) آس، دا: – يصلح.

٩ ) سورة بقره، آية ٢٥٥؛ سورة آل عمران، آية ٢.

إنّ اشتمال «الحيّ القيّرم» على جميع الصفات الكمالية لأنّ حَيّيته تـدلّ ا على وجوب الوجود، وهو منبع الصفات؛ وقيّوميّته مبالغة في القيام لإدامة الموجودات على وجه التمام عدّة ومدّة وشدّة، فهو مشتمل على جميع الأسماء الفعليّة.

فهذان الاسمان هما الاسم الأعظم لمن تـجلّى له؛ فـمن ذكـرهما ّ بـلسان العيان ـلا بلسان البيان ـ، فقد ذَكَر الله باسمه الأعظم؛ الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سُئل به أعطى.

واعلم أنّ الاسم الأعظم، الذي روي أنّه مخفيّ، خفائه لأجل أنّ لكلّ سائل ليس له لسان حال؛ فإنّه إنّ كان له لسان حال، فكلّ اسم دعا به ربّه يكون الاسم الأعظم؛ [ولذلك لمّا سئل أبويزيد عن الاسم الأعظم] فقال: «ليس له حدّ محدود؛ ولكن فرّغ بيت قلبك لوحدانيّته، فإذن كلّ اسم هو الاسم الأعظم».

ولا يخفى عليك أنّ من الأسماء ما هي حروف مركّبة، ومنها ما هي كلمات مركّبة ومنها ما هي كلمات مركّبة مثل: الرّحمان الرّحيم؛ فلها خواص بتركيبها وخواص أخرى بانفرادها، كالعقاقير بالنسبة إلى المعاجين: ﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِذَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي وَلَوْ جَنْنًا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ ^

...

۱ ) مش۲، دا، مش ۱، آس: یدلّ. ۲ ) اصل: ها.

٣ ) لك: إذا. ٤ ) مش ٢ الكلِّـ

ه) حاشيه سبزواری بر نسفار (الفصله/صفات الله): قال السلطان أبو يزيد (حين سئل عن الاسم الاعظم):
 «فرّغ بيت قلبك...».

٦) بين دو قلاب از: مش٢، ج: در نسخه اصل وبقيه نسخ موجود نيست.

۷ ) دا: کمات. ۸ ) سورهٔ کهف، آیهٔ ۱۰۹.

### المظهر الخامس

## في علمه ـتعالى ـبذاته وبغيره

كلّ وجود الا يشوبه عدم ولا يغطيه حجاب وغشاوة ولا التباس ولا يغشاه الظلمات، فهو مكشوف لذاته حاضر غير غائب عن اذاته، فيكون ذاته علماً وعالماً بذاته ومعلوماً لذاته؛ إذ الوجود والنور شيء واحد: ﴿ أَلْكُ نُونُ السُّغُواتِ وَالْأَرْضِ ﴾ آء ولا حجاب له إلاّ العدم والقصور. فكلّ وجود بحسب سنخه الصلح أن يكون معلوماً، والمانع له عن ذلك إمّا العدم أو المدمي حالهيولى الأولى لتوغّلها في الإبهام. والواجب حلّ ذكره دلكونه بريء الذات عن شوب العدم والجسمية والتركيب والإمكان، فهو في أعلى مرتبة المُدرِكية والمعتولية: ﴿ أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّمْلِيقُ الْحَبِيرُ ﴾ المُؤرِّم في السُماء وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكِ ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السُمَاء وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ

٢ ) اصل:مِن.

٦ ) دا، آس: ــله.

۱ ) مش ۲: موجود.

٣ ) سورة نور، آية ٣٥. ٤ ) لك: شخصه.

ە) دا،آس:+لا.

٧ ) سورة ملك ، آية ١٤.

وَلا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينٍ ﴾ `.

وتحقيق حقيقة العلم مرتبط بتمهيد مقدّمات ذات تبيين لا يسعها هذه الرسالة، فتركنا إيرادها، فمن كان ذا بصيرة قلبيّة، يكنيه ما أوردناه؛ وسنورد في مراتبه لأن يتنزّر باطنه بنور الحق، فيشاهد أنّه العالم الحقيقي والمعلوم الحقيقي؛ وإشكال تفهم حقيقة العلم من التعلقات الحسية والقاذورات الجسدانية: ﴿فَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَىٰ ﴾ !؛ ولذلك قال بعض المحقّقين: «من أراد أن يتنزّر " بيته البادراك حقائق الأشياء فعليه أن يسدّ الروازن الخَمس».

اعلم أنَّ «العلم» قد يطلق على «الصعلوم بالذات» ، الذي هو إشراق الصورة الحاضرة عند المدرك، حضوراً حقيقياً ^أو حكمياً؛ فالعلم والمعلوم على هذا الإطلاق متحدًان ذاتاً ومختلفان اعتباراً. وقد يطلق العلم على نفس حصول شيء عند القوّة المدركه، أو ارتسامه فيها؛ وهو المعنى الإضافي الانتزاعي الذي يشتق منه العالم والمعلوم وأمثالهما. والواجب حمالي عامين الأول.

١ ) سورة يونس، آية ٦١.

۲) ممکن است «إشکال تفهم» مبتدای «من التعلقات الحسب»» باشد و میتوان هم دو أشکال» را عطف بر «مراتبه» دانست. شناخت مراتب و اشکال علم یا معرفت آن را به دو دسته کُلّی می رساند: یکی علم و محرفت حاصل از راه حواس که خود نرعی «عمی» و نابیتایی است، و دیگر از راه باطن و شهود که علم حقیقی همان است و عالم را به خود (نفس) معلوم می رساند نه تصور و ماهیت آن.

٢) دا:نفهم. ٤) سررة أسرى، آية ٧٢.

ه ) لك: ينزُر. ٢ ) دا لك، آس: قلبه.

٧) مش ٢: \_حضوراً. ٢ عليقيًا.

۹ ) اصل: معنى.

#### قال الشيخ في التعليقات:

إذا قلت: إنّي أعقل الشيء، فالمعنى أنَّ أثراً منه موجود في ذاتي، فيكون لذلك الأثر وجود ولذاتي وجود. فلو كان وجود الثاثر لا في غيره، بل فيه، لكان -أيضاً -يدرك ذاته، كما أنّه لمّا كان وجوده لغيره أدركه بالغير ٢. ومن توهّم أنّ كون المجرّد عالماً بذاته لا يكون إلّا بعد تحقّق أمر زائد على ذاته -تعالى -وهو قول فضيح وظلم قبيح جدًا عند المحققين؟! (انتهى.)

فاطرد عنك ظلمة هذا الوهم وتبصّر! لأنّ العلم إذا كان حصول شيء معرّى عمّا يلابسه لأمر مجرّد مستقلّ في الوجود بنفسه أو بصورته، حصولاً حقيقيّاً أو حكميّاً، فواجب الوجود لمّا كان في أعلى غايات التجرّد عن الموادّ والتقدّس عن الفواشي الهيولانيّة، كان عاقلاً لذاته وعالماً به. فعلمه أثمّ العلوم أشدّها نوريّة وأقدسها، بل لا نسبة لعلمه إلى علوم ما سواه بذاتها، كما لا نسبة بين وجوده الحقيقي وبين وجودات الأشياء: «فَلا تُدرِكُهُ الأبضار» في ولا تمثله الأفكار، ولا تنفذ فيه الأوهام، ولا يصل إلى إدراكه عقول الأنام.

حكمةُ مشرقيّة اعلم أنّ مراتب علمه ـ تعالى ـ بالأشياء، بالإجمال والتفصيل، كثيرة:

١ ) لك، مش ١، أس: \_ فلو كان وجود.

۲ ) لك، مش ۱: الغير. در تعليقات عبارات بعدى (ومن توهّم...) وجود ندارد: شايد از جاي ديگر آمده است.

٢ ) لك. آس، مش ١، ج: + وصف زائد على ذاته يستدعي مصداقاً، لزم (مش ١٠ آس: لزمه) القول بحدم كون الواجب عالماً بذاته إلا بعد.
 ٤ ) اصل: أنّ.

ه ) مش ۲ و ۱: ظعلمه. ۲ ) باد آس: المعلوم،

٧ ) تضمين آبة ﴿لا تدرك الأبصار رهو يدرك الأبصار وهو اللطيف الخبير﴾ (سورة انعام، آية ١٠٣).

٨ ) مش ٢: مشرقة.

فعنها «العناية»؛ وهي العلم بالأشياء، الذي هو ٢ عين ذاته المقدّسة، وهو «العقل البسيط»، لا تفصيل فيه ولا إجمال فوقه.

والعناية علم تفصيلي متكثّر، فهي على ما يراه المشّاؤون ومن يحذو خذوهم -كالمعلم الثاني والشيخ الرئيس وتلميذه بهمنيار نقش زائد على ذاته، لها محلّ هو ذاته؛ وعلى رأي من لم يثبت صوراً في ذاته -تعالى -زائدة عليه على الحرواقيين وأصحابهم سيّما الشيخ الإلهي في حكمة الإشراق -كون ذاته -تعالى -بحيث يفيض عنه صور الأشياء فليس لها محلّ، بل هو علم بسيط محيط بجميع الأشياء، خلاق للعلوم التفصيليّة التي بعده، وهي ذوات الأشياء الصادرة عنه بطبائعها، على أنّها عنه لا على أنه فيه؛ وإليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها، على أنّها عنه لا على أنه فيه؛ وإليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها، على أنّها عنه لا على أنه فيه؛ وإليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها، على أنها عنه لا على أنه فيه؛ وإليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها، على أنها عنه لا على أنه فيه؛ وإليه الإشارة بقوله المادرة بقوله المادرة عنه بطبائعها على أنها عنه لا على أنه فيه واليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها المادرة بقوله المادرة عنه بطبائعها على أنها عنه لا على أنه فيه واليه الإشارة بقوله المادرة عنه بطبائعها على أنها عنه لا على أنه فيه المادرة عنه بطبائعها المادرة بقوله المادرة عنه بطبائعها المادرة عنه بطبائعها المادرة عنه بطبائعها المادرة عنه بطبائعها المادرة بقائمها المادرة عنه بطبائعها المادرة بالمادرة بعده المادرة بالمادرة بالمادرة عنه بطبائعها المادرة بالمادرة بالمادرة به بالمادرة بالم

ومنها «القلم واللوح»: ف«القلم» موجود عقلي متوسّط بين الله وبين

١ ) مش ٢: +الرضا و. ٢ ) اصل: التي هي/دا، آس: الذي/همه نسخ: هو.

٣ ) آس (هامش): العلم إنّما هو حصول الصورة المعلومة، وهي مثال مطابق للأمر الخارجي، وذلك يطرد في العلم القديم والحادث. وعلم البارئ - تعالى - فعلّي متقدم على المعلوم الخارجي، وصورة المعلومات حاصلة له قبل وجودها. ولا يجوز أن يكون تلك الصورة حاصلة عنده في موضوع آخر، فإنه يلزم الدور والتسلسل وأن لا يكون علماً له: وليست صوراً معلقة أفلاطونية، لأنّا أبطلنا ذلك: ولا من الموجودات الخارجية، إذ العلم لا يكون إلا صورة، فلم يبوق من الاحتمالات إلّا أن يكون في صفع من الربوبية، وأنت إن لم تدرك كيفية هذا فلابأس: لأنّ خطر العلم أضيق من ذلك، وليس إلى هذا المطلب العالي مطمع وسيما في دار الغرور، فلا تلتمس من نفسك شيئاً غطر العلم أنصيق من ذلك، وليس إلى هذا المطلب العالي مطمع وسيما في دار الغرور، فلا تلتمس من نفسك شيئاً أردت لمعة من ذلك، في مدال المعلم و تعلم المعلم ا

٤ ) آس: + تعالى، براى مطالعه بيشتر رجوع شود به كتاب مبدأومعاد ـ ص ١٧٤/اسفار ـ ج ٦، ص ٢٩٠.

ه ) لك: العلوم/در مبدأ ومعاد: «للمعلوم التفصيلية» (ص ١٧٤ ط آشتياني).

٦) أس: +تعالى. ٧) سورةانعام، آنة ٥٩.

خلقه، فيه جميع صور الأشياء على الوجه العقلي. وهو أيضاً عقل بسيط؛ إلّا أنّ الحقّ الأوّل واحد حقيقي بسيط، وتلك الأقالم متعددة، واليس في غاية البساطة. وإلى هذا أشار بقوله - تعالى - ( ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيَّ اللّهِ عَذَا أَشَار بقوله - تعالى - ( ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيَّ اللّهِ عَذَا أَشَار بقوله - تعالى - ( والعقول الفقالة » أقلام؛ لأنّ شأنها تصوير الحقائق في ألواح النفوس وصحائف القلوب، كما ينتقش م بالأقلام المحائف والألواح.

وأمًا «اللوح»، فهو جوهر '' نفساني ومَلَك روحاني يقبل العلوم من القلم ويسمع كلام الله منها. و ''يعبَّر عن هاتين المرتبتين ب«القلم الأعلى» و «العقل الأول» و «الروح الأعظم» و «الملك المقرّب» و «الممكن الأشرف».

ومعلوم أن صُور جميع ما أوجده الله ـ تعالى ـ من ابتداء العالم إلى آخره حاصلة فيها على وجه بسيط مقدّس عن كثرة تفصيليّة، وهي صورة «القضاء» الإلهي. فمحلّه عالم «الجبروت»؛ وهو المسمّى بد «أمّ الكتاب» بهذا الاعتبار، كما قال الله ـ تعالى ـ : ﴿وَإِنَّهُ فِي أُمّ الكِتَابِ لَـ دَيْنًا لَـ عَلِقٌ حَكِيمٌ ﴾ ٢؛ وب ٢ «القلم»،

۲) دا، آس، ۾: عقل/در اصل و نسخ ديگر: عظي،

۱ ) مش ۲: ـ جميع.

٤ ) مش ٢ لك مش ١: ــ و.

٣) جز أصل بقية نسخ: ذلك.
 ٥) اصل وبقيه نسخ جز دا: \_تمالى.

٦) سورة حجر ، آية ٢١.

۰ ) امس وبعیه سنج جر ده: ۷ ) سور\$منافقون، آیهٔ ۷.

٨) مش ١: يتنقش.

٩ ) دا: باقلام.

۱۰ ) مش ۲، مش ۱: هر / لك ،مش ۱ (نسخه بدل)، ج: جوهر / اصل و بقیه نسخ: جبر. اسفار (ج۱، ص۲۹۳): هفو جوهر قدسی فی غایة النور والضیاء والسناء بعد الأوّل ـ تعالیـ و نشأ بتوسطه جواهر أخری قدسیة...ه

الك،مش ٢، آس،مش ١: +قد.
 الك،مش ٢، آس،مش ١: +قد.

١٣ ) اصل: فإنَّ/بقيه نسخ: وبالقلم (معطوف به: أم الكتاب).

باعتبار إفاضة الصور منه على النفوس الكُليّة والفلكيّة ¹، قال الله \_تعالى ـ: ﴿اقْرَأَ وَرَبُكَ الْأَخْرُمُ ﴾ الَّذِي عَلَمُ بِالْقَلَم﴾ ٪.

أمّا تسمية هذا العالم بـ«عالم الجَبَرُوت» لأنّه كما يغيض منها صور الأشياء وحقايقها بإفاضة الحق ـ سبحانه -"، فكذلك يغيض منها صفاتها وكمالاتها الثانويّة التي بها تُجبر نقصاناتها "؛ فبهذا الاعتبار، أو اعتبار أنّها تجبرها على كمالاتها، تسمى بـ «عالم الجبروت»، وهي صورة حبّارية الله ـ حتالى ـ: ﴿ وَلا حَبْةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إِلا فِي حِتْابٍ مُبِينٍ ﴾ ٨.

ومنها «القضاء والقدر»: فـ «القضاء» عبارة عن وجود جميع الموجودات بحقائقها الكليّة والصور ألعقلية في العالم العقلي على الوجه الكلّي ١٠ على سبيل الإبداع ١٠ وتلك مرتبطة ١٢ بالحق ١٣ الأوّل، موجودة في صُقع ١٠ الإلهيّة ١٠ لا ينبغي عدّها من جملة «العالم» - بمعنى ما سوى الله -، بل إنّها معدودة من لوازم ذاته الغير المجعولة. فهو «خزائن الله ١٠٠ التي هي سُرادقات نوريّة ولمعات جماليّة وجلائية.

١) لك، آس: ـ و. ٢) سبورة علق، آية ٢ و ٤.

٣) لك: \_سبحانه. ٤) لك: الثانية.

ه ) آس: نقصاصاتها. ۲ ) اصل، آس، لك، مش ٢، دا: ــــــ.

٧) مش ٢، لك، دا، آس، ج: صفة. ٨) سورة انعام، آية ٥٩.

٩ ) لك:مبررها. ١٠ ) ڇ: +لا.

١١ ع: الإبداء/ ودر مبدأ ومعاد (١٢٤ ط أشتياني): هبلا زُمان. در اسطار (ج٦، ص٢٩٢): هعلى سبيل الإبداع
 دفعة بلا زمان.

١٣ ) اصل: بالعقل. ١٤ ) مش ٢: صنعة.

١٥ ) دا، مش ١، ج: إلهية. ( ١٦ ) ج: + تعالى.

وأمّا «القَدَر»، فهو القَدران: قدر عِلمي وقدر خارجي.

أمًا «القدر العلمي»، فهو عبارة عن ثبوت صور جميع الموجودات في العالم النفسي على الوجه الجزئي، مطابقة لما في موادها الخارجيّة، مستندة إلى أسبابها وعللها الجزئيّة ، واجبة لازمة لأوقاتها منطبعة في قرّة إدراكيّة ونفس انطباعية.

وأمًا «القَدَر الخارجي»، فهو عبارة عن ً وجودها في موادّها الخارجية مفصِّلاً؛، واحداً بعد واحد، «مرهونة بأوقاتها» وأزمنتها، موقوفة على موادّها واستعدادها، متسلسلة من غير انقطاع ولا زوال: ﴿ وَمَا نُنُزُّلُهُ إِلَّا مِقَدَرِ مَعْلُوم﴾٢.

وأشار إلى القدر العلمي بقوله أ: ﴿إِنَّا كُلُّ شَنَّ عِ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرَ ﴾ '، ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَيِّنُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الِكِتَابِ﴾ ١٠.

واعلم أنّه كما أنّ العالم العقلى -الصعبّر عنه بد «القلم» - محلّ القضاء، فالعالم النفساني السماوي محلِّ قدره ـ تعالى ـ ولوح قضائه؛ إذ كلِّ ما جرى في العالم أو ١٠ سيجرى، مكتوب مـ ثبّت في النفوس الفلكية، فإنّها عالمة بلوازم حركاتها؛ فكما يُنتسخ ٢٠ في اللوح نقوش حسيّة، كذلك ارتسمت من عالم العقل

۲ ) لينظر (۲/۲۹۲). ١) لك: - فهو.

٤ ) مش ٢، لك، آس، مش ١، يو: مفصلة/دا: منفصلة. ٣ ) مش ٢:من.

ه ) اقتباس از حديث نبوى: «الأمورُ مَرهُونَةُ بأوقاتها» (بحار الأثوار، ج٧٧، ص ١٦٥ - از عوالي اللئالي).

٧) سورة هجر ، آية ٢١. ٦ ) دا: انطباع. ١

٩ ) سورة قعر ، آية ٤٩. ٨ ) دا: + تمالي.

١١) لك: ر. ١٠ ) سورة رعد، آية ٢٩.

١٢ ) اصل: ينسخ/در بقيه نسخهما: ينتسخ بالقلم.

في عالم النفوس الكليّة صور معلومة مضبوطة بعللها٬ وأسجابها على وجه کلی.

فتلك الصور هي قدره ـ تعالى ـ؛ ومحلِّها، وهو عالم النفوس الكليَّة ـ التي هي للب العالم الكلي عند الصوفية مملِّ القدر ولوح القضاء. ثمَّ يُنتقش منه في القوى المنطبعة الفلكيّة نقش " جزئي؛ وهذا العالم هو «عالَم الخُدال الكُلّي» و «عالم المِثال»، وهو لوح القدر؛ كما أنّ ذلك العالم ـ الذي هو عالم النفوس الناطقة الكليّة-لوح القضاء. وكلّ منهما ؛ «كتاب مبين»؛ إلّا أنّ الأوّل «لوح محفوظ» هـو° «أُمِّ الكتاب»، والثاني «كتاب المُحو والإثبات»، وهذا العالم \_أي عالم لوح القدر \_ [ هو ] " «عالم المَلْكوت» العمّالة.

وبالجملة، فهذه العوالم ـكُليّتها وجـزئيّتها ـكلّها كتب إلهـيّة <sup>٧</sup> و دفـاتر سبحانيّة، لإحاطتها^ بـ«كلمات الله التّامات». فعالم النفوس والعقول كتابان إلهيّان، وقد يعبّر عنهما ' بـ «أمّ الكتاب» و «الكتاب المبين»، لإحاطته ' ابالأشياء

١) مش ٢، لك، دا، أس: بعالمها/ در ميدأ و معاد: «... مضبوطة منوطة بعللها وأسبابها على وجه كلي» ۲ ) دا، مش ۲، آس، مش ۱: بین. (ص ۱۲۲).

٣ ) در مبدأ ومعاد: مفتلك الصور.... نقوش جزئية مشخّصة بأشكال وهيئات معيّنة مقارنة لأوقيات وأوضيام معيِّنة من لواحق العادة على ما يظهر في الخارج كما في قوله - شعالي -: ﴿ وَمَا نَــٰذُلُّهُ إِلَّا بِـقَدِر مـعلوم ﴾ وهــذا المالم...ه (ميدأ ومعاد ، ص١٢٦).

٤) مش ٢: منها:/در مبدأ ومعاد: «وكل منهما ـ لاشتماله على صورة الرجرد كلُّه ـ كتاب مبين...» (ص١٣١).

ه ) اصل: و /بقیه نسخ: هو، وهمهنین در میدا ومعاد (ص ۱۲۲).

٦ ) در مبدأ ومعاد: دهو عالم الملكوت...٣. ٧) لك، مش ٢: الإلهية /در ميدأ ومعاد: «كتب إلهية».

٨) ج: لإحاطته/در مبدأ ومعاد: لاحاطتها. ٩ ) در نسخ دیگر مجز اصل: العقول والنفوس.

١٠ ) اصل، لك: عنها.

۱۱) ج: لإحاطتهما.

إجـمالاً ولظهورها ( فيها تفصيلاً. ويقال للخفس المخطبعة «كتاب المحو و الاثمات» <sup>۲</sup>.

و «الإنسان الكامل» المسمّى بـ «العالم الكبير» كتاب جامع لهذه الكتب، كما قال العالم؛ الربّاني حكيم العرب والعجم -صلى الله عليه وآله-":

بآياته ينظهر المنضئر وفيك انطوى العالَمُ الأُكبرُ ٦

دواؤك فسيك ولا تشعر وداؤك مسنك ولا تُعميرُ وأنت الكستاب المسبين الذي وتسزعم أنك جسرم مسغير

وداؤك منك ومبا تبصير دواؤك فسيك ومنا تنشعر وفيك انطوى العالم الأكبر أتبزعم أنك جرم مسغير بأحرفه يظهر المضمر وأنت الكتاب المسبين الذي شخير عبنك سعاشيطر فلا حاجة لك في خارج

۱ } چ:هما.

٧ ) أس (هامش): ولإثبات الحركة الجوهرية في النفوس المنطبعة، فهي دائماً في المسعو والإثبات والتجدد والثبات؛ بخلاف الكتاب الإلهي وأم الكتاب، فهو عالم الثبات والقرار وليس من عالم المعوث والحركة. لأنه ليس من عالم ما سوى لخه، بل هو داخل في أصنقاء الألوهية وعنالم الربوبية، قديم بـقدم لله ولا منجعول بنعين لا مجعولية الذات، لانَّه من لوازم الذات الغير المجعولة، وليس قدمه استقلالية حتى [لزم] تعدد القدماء : كما فيهم هكذا الشيخ أحمد الأحسائي وجوده سندأ لتكفير المصنف (ره)، حاشاه من ذلك الأعتقاد الباطل، لأنّ المصنف (ره) قال في كثير من رسائله وكتبه بأنّ العقول أنوار إلهية وأضواء قيومية داخلة في صدقع العالم الألوهية والعضرة الربوبية، ليست من عالم الماسوي، قدماء بعين قدم الاستعالى دوباقرن ببقاء الله لا بإيقاء ألله، تأمل في المقام! فإنه من مزال الأقداء من أكثر العلماء الأعلام والأذكياء الأفهام. كذا فيهمت هذا المبرام من أكثر الكيلام للمصنف العلام رحمة الله عليه. (لمحررها الجاني.)

۲ ) مش۲ و ۱، دا، آس، چ: بعالم،

٤ ) دا: المعلِّم/(در ميدأ ومعلا: العالم الرياني السيحاني...)

ه ) دا، ج: عليه السلام.

٦) در دبوان امام على تأليف قطبالدين محمد بيهقي كيدري (تصحيح دكتر ابوالقاسم امامي) ص٢٣٦:

ويؤيد ذلك ما قال أبو يزيد\: «لو أنّ العرش وما فيها ألف ألف مرّة في زاوية قلب العارف، لما ملأها».

فمن حيث عقله كتاب عقلي يسمّى بـ«أمّ الكتاب»، ومن حيث نفسه «لوح محفوظ»، ومن حيث روحه النفسانيّة -التي في فلك دماغه-«كتاب المُسحو والإثبات»: وهى «الصُّحُفُ المُكرَّمة» المطهرّة التي «لا يَمَشُها إلّا المُطهُرُون».

فتحدّس مما سردنا عليك معنى قول بعض اليونانيين من أنّ النفس جوهر شريف يشبه دائرة لا بُعد لها، ومركزها هو العقل؛ وذلك العقل دائرة استدارت على مركزها، وهو الخير المطلق الأوّل؛ فكل المجرّدات قد استدارت عليه، وهو مركزها، لتساوي منسبتها إليه انتهى إليه أ.

ويؤيّد ما ١٠ قلنا ما قيل في الفارسية:

از «عقل» به «نفسِ کلّ» رسد باز بر لوح خیال جمله مسطور در حال کند به حفظ پیغام آورد کستاب در عسبارت

از حق چو رسد به «عقلِ کلّ»، راز از نفس رود ۱۱ به خانهٔ «نور» ۱۲ «فکرت» ز «خیال» یابد الهام حفظش چه به نطق کرد اشارت

١) در اصل، لك، آس: ابوزيد [ظ: البسطامي]. ٢) اصل: ألف /صحيح: ألف + ألف.

۲ ) دا، آس: کتابه

٤) اقتباس از آیه ۱۳ سورهٔ عبس: ﴿في صحف مكرمة﴾.

٥) اقتباس از سورة واقعة، آية ٧٦. ظ درباره قرآن مجيد.

۲) ظاهراً ظرطین اسکندرانی. ۷) مش ۲، ۱، دا، ی: یشبهه.

٨ ) آس: المتساوي/ج: التساوي. ٩ ) لك. دا. آس: \_إليه.

۱۰ ) مش ۱: ممّا، ۱۰ ) مش ۲: رسید.

۱۲ ) آس:تور.

فاحفظ ما سردنا عليك، ولا تُنِعها الا «لمن له قلب سليم» «أو ألقى السمع وهو شهيد» أ جعلنا الله وإيّاكم من المتفكّرين ورزقنا مسبيل السالكين!

\* \* \*

۱ ) دا: سنزد. ۲ ) مش ۲، ج: تدعها.

٣) المتباس از قرآن مجيد: ﴿ إِلَّا مَن أَتَى اللَّهَ بِقُلْبٍ سَليمٍ ﴾ (سورة شعراء، آية ٨٩).

ە) دا: + الله.

### المظهر الشيادس

## في دوام إلهيته

اعلم أنّ جماعة من المتكايسين\الخائضين فيما لا يُغنيهم\، زعموا أنّ إله العالم كان في أزل الآزال ممسكاً عن جوده وإنعامه واقفاً عن فيضه وإحسانه؛ ثمّ سنح له أن يفعل، فشرع في الفعل والتكوين والتقويم، فخلق هذا العالما العظيم، الّذي بعضه مكشوف بالحسّ والعيان وبعضه معلوم بالقياس والبرهان.

وهذا الرأي من سخيف الآراء ومن قبيح الأهواء؛ فإنَّ صفات الصق عين ذاته وكمالاته الفعلية التي هي مبادئ أفعاله -كالقدرة والعلم والإرادة والرحمة والجود -كلَّها غير زائدة على ذاته؛ فهو - تعالى - بنفسه قادر مريد، خالق لما

۱ ) مش ۲: المتكالسين. («بعض المتكايسين» كاهي در ياره بهمنيار بكار رفته است).

۲ ) لك، مش ۱، آس، چ: يُعنيهم. اين تعبير مشهور و معمول است، ولى «يـغنيهم» در ايـنـجا مـناسبتر بـهنـظر ۲ ) دا: الغاده.

٤ ) مش ١، لك، دا، مش ٢، آس: الخلق.

يشاء كيف يشاء أو فاعل لما يريد كيف يريد؛ فكان خالقاً لم يزل، ولايزال فاعلاً للعالم، كما يعلم في الآباد والآزال. فالخلق قديم، والمخلوق حادث؛ والعلم قديم، والمخلوق حادث؛ والعلم قديم، والمحلوم مستمرّة أزليّة، والمراد والمُفاض حادث متجدّد: ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلاً ﴾ أ؛ لعدم تغيّره في ذاته وكمالات ذاته، ولا محوّل لفيضه ولا مبدّل لكلماته أ؛ ﴿ لا تَبْدِيلُ لِبَخْلُقِ اللهِ ذَٰلِكَ النّبَيْنُ الفَيْمُ ﴾ أ

فقوله إبداعه، وأمره كلمته وتكوينه: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ شَقُومَ السُماءُ وَالْأَرْضُ مِأْفِرِهِ﴾ ، وأمره دائم، ولا يشتبه معليك مقايسة هذا الكلام بكلام الأشعري من أنّ «العلم قديم والتعلّق حادث»، لأنّ بين الكلامين بوناً بعيداً وفرقاً شديداً.

والذي دعاهم إلى هذا الظنّ القبيح المستنكّر ما توهّموا من " حدوث العالم حسبما اتّفق عليه أهل الشرايع -من اليهود والنصارى والمسلمين-تبعاً لإجماع الأنبياء عليهم السلام"، ولم يتبصّروا بأنّ العالم بكلّه وجزئه وكليّه" وجزئيّه حادث زماني، وذلك لا ينافي كونه قائماً بالقسط" والعدل والجود والكرم أزلاً وأبداً: ﴿ وَمَا كُانَ عَطَاءُ رَبُكَ مَحْظُوراً ﴾ ".

١٢ ) اقتباس از: سورة آل عمران، آية ١٨.

١ ) مش ٢: +و. ٢ ) لك، دا، آس، ج: ـو.

٣ ) مش ٢: + عالماً. ٤ ) سورة فتم، آية ٢٣.

ه ) اقتباس از: ﴿لامبدل لكلماته﴾ (سورة كهف،آية ۲۷؛ سورة انعام،آية ١١٥).

٢) سورة روم ، آية -٣. ٧ ) سورة روم ، آية ٢٥.

٨) آس: تشتبه. ٩ ) لك: + و.

۸) اس تستید. ۱۰) دریقیه نسخ بجز مش ۱: +أنّ. ۱۰ امل، مش ۱: علیهم السلام.

۱۲ ) مش ۲، لك، آس، چ: كليّته وجزئيّته.

۱٤ ) سورة إسراه ، آية ۲۰/مش ۲، آس: محذوراً.

اعلم أنَّ حقائق الأشياء - كلَّها - وصُورها العلميّة ' موجودة عند الله - تعالى - ، واجبة بوجوبه الذاتي، باقية ببقاء الله - لا ببقاء

تحقىق

أنفسها -: وهي واحدة من حيث الوجود بحيث لا كثرة في وجودها وإن كانت كثيرة من حيث معانيها وأعيانها التي هي صور أسماء الله وصفاته كما قال الله سبحانه : ﴿ وَعِنْدُهُ مَفَاتِحُ السَّقْتِ لِا يَعْلَمُهُا إِلّا هُـوَ﴾ . وبهذا يندفع الشبهة الواردة في قوله عليه السلام -: «كان الله عالماً ولا معلوم» . وإلى المسور والعلمية أشار بقوله : ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ لا وقوله ? ﴿ وَوَانَ كُلُّ لَمَا جَمِيعٌ لَدَيْنًا مُحْضَرُونَ ﴾ . ﴿ وَيَحْحُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ الحَدُقُ وَالْحَدُونِ ﴾ . ﴿ وَيَحْحُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ المَدُورِ ﴾ . ﴿ وَيَحْحُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ اللهُ الْجَامِلُ ويُحِقُ

و ۱٬۱ علم أنّ البارئ ۱٬ تام القدرة والقوّة، لا يلحقه عجز ولا قصور في ذاته ولا دثور و ۱٬ فتور في فعله، وفاعل بالاختيار لا بالطبع تعالى الله عمّا يقوله ۱٬ الملحدون.

وهو قيّوم الكلّ مفيض الخير أزلاً وأبداً، وناشرُ لِواء القدرة بإظهار الممكنات وإيجاد المُكوَّنات وخلق الخلائق وتسخير الأمور وتدبيرها؛ فالكلّ منطوية مطموسة تحت سلطان نوره وسطوة كبريائه: ﴿ أَلْ إِلَى اللهِ شَهِسِهُ

١ ) مش ٢، لك، دا، آس، ج: +الأصلية.

٢) اصل، مش ١: -كما قال الله سيمانه.
 ٤) دعالم إذ لا معلوم» (نهج البلاغة. خطبة ٢٥٠).

٢ ) سورةانعام، آية ٥٩.

٦ ) آس:+تعالى.

ە ) چ:المبورة. . . . . . . . . . . . . . . .

۸ ) ج: + تعالى.

٧ ) سورةنعل، آية ٧٧.

۱۰ ) سورهٔ شوری، آیهٔ ۲۶ اصل: یممق.

٩ ) سورةيس ، آية ٣٢.

۱۲ ) ج: + تعالى.

۱۱ ) مش ۲: ـ و.

١٤ ) مش ٢: يقول.

<sup>71) 3:+1.</sup> 

الأَمُورُ﴾ ١.

الفاعل على ستّة أصناف:

، تكملة

فاعل بالطبع، وهو الذي يصدر عنه فعل<sup>٢</sup> بلا شعور منه.

وفاعل بالقسر، وهو الذي يصدر عنه فعل بـلا شـعور ؛ وإرادة. (والفرق بينهما أنّ في الأوّل فعله ملايم ُ لطبعه ، وفي الثاني على خلاف مقتضى طبعه.)

وفاعل بالجبر، وهو الذي يصدر عنه فعل بلا اختيار بعد أن يكون مـن شأنه اختيار ذلك الفعل وعدمه.

وهذه الثلاثة مشتركة في كونها غير مختارة في فعلها.

وفاعل بالقصد، وهو الذي يصدر عنه الفعل مسبوقاً بإرادته المسبوقة بعلمه المتعلّق ^ بغرضه من ذلك الفعل، ويكون نسبة أصل قدرته وقوّته ـمن دون انضمام الدواعى أو الصوارف ـإلى فعله وتركه \* واحدة.

وفاعل بالعناية، وهو الذي يتبع فعله علمه بوجه الخير فيه بحسب نفس الأمر، ويكون علمه بوجه الخير في ١٠ الفعل كافياً لصدوره عنه، من غير قصد زائد على العلم.

وفاعل بالرضا، وهو الذي يكون علمُه بذاته ـالذي هو عـين ذاتــهــسـبباً

۱ ) سورهٔ شوری، آیهٔ ۵۳.

۲ ) لك: هداية / چ: ـ تكملة. مباهث فاعليّت واقسام فاعل كه در كتب ديگر در بخش امور عامه آمده است. در اينجا در بخش الهيات اخص، و در باب علم و قدرت بارى تمالى آورده شده و سبك ويـژه كـتاب وانشــان ۲ ) لك: الفعل.

٤) دا: + قصد/ ج: + لا.
 ٥) آس: (نسخه بدل): مناسب.

٦ ) لك، مش ١، مش ٢، دا: بطبعه. ٧ ) ۾: فعله.

٨ ) آس: ـ بعلمه المتعلق. ٩ ) چ: +في درجة.

۱۰ ) مش ۲:من.

لوجود الأشياء، ونفس معلوميّة الأشياء له نفس وجودها عنه، بـلا اخـتلاف؛ وإضافة عالمِيّته بالأشياء هي بعينها إضافة فاعليّته لها، بلا تفاوت؟.

وهذه الثلاثة الأخيرة مشتركة في كونها تفعل بالاختيار.

ولايخفى أنّ اتّصافه ـ تعالى ـ بالفاعلية بالوجوه الثلاثة الأول غير جائز؛ وذاته أرفع ـ أيضاً ـ من أن يكون فاعلاً بالمعنى الرابع، لاستلزامه التكثير المستلزم للتجسيم من فهو فاعل إمّا بالعناية أو بالرضا.

لكنّ الحقّ أنّه فاعل بالأوّل منهما الأنّه \_ تعالى \_ يعلم الأشياء قبل وجودها بعلم هو عين ذاته ، فيكون علمه بالأشياء حالذي هو عين ذاته ، منشأ لوجودها فيكون فاعلاً بالعناية لا تُصغ إلى قول الطباعيّة والدهريّة \_ خَذَلَهم الله ^ ـ : «إنّ الواجب فاعل بالطبع ، وإلى قول جمهور الكلاميّين من أنّه فاعل بالقصد، وقول الشيخ الرئيس ومتابعيه من أنّ فاعليته للأشياء الخارجية بالعناية و اللصور] العلميّة الحاصلة في ذاته [على رأيهم] البالرضا، وكُن موقناً فيما سردنا ٢ عليك من تحقيق المقام، وارفع عن بصيرتك غشاوة الجهل وحُجُب الظلام، وكن من ﴿ الّذِينَ هَدَى اللهُ فَيهُداهُمُ الْمُتَدِهِ ٢٠ ، ﴿ ذَلِكَ هَدَى اللهِ يَهدِي بِهِ مَنْ تُسْلَاعُ ١٠ .

١) لك: معلوميته. ٢) مش ٢: فاعلية.

٢) چ: + وتعدد.
 ٤) چ: + مم قطم النظر عن الإضطرار.

ه ) لك: للتجسّم. ٢ ) اصل، لك، مش ١، مش ٢: منها.

٧ ) اصل، لك، مش ١، آس (هامش): وهذا معنى قول النبي -صلى الله عليه و آله وسلَّم ـ: «كـان الله عـالمأ ولا

معلوم، فتأمل! (منه.) ٨ ) دا: +تعالى.

٩ ) لك: - الرئيس. ١٠ ) همة نسخ: للصورة. /در اسفار: للصور.

۱۱) در اسفار ، ج ۲۰۲۲. ۱۲ ) دا: سنرد.

١٢ ) سورة انعام، آية ٨٠. ١٤ ) سورة انعام، آية ٨٨.

إن أردت تحقيق كلماته، فاعلم أنّ بين البارئ جلّ مجده - وبين العالم وسائط نوريّة ، وأسباب أفعاله هي

توضيح

فوق الخلق ودون الخالق، وهم الحُجب الإلهيّة والسُرادِق النوريّة والأُضواء القيّرميّة، كأنّها برزخ بين الذات النيّرة وبين الأشياء المستنيرة. وتلك الوسائط قد يعبّر عنها بدخلمات الله وبد [ال] كلمات النامّات»، التي لا يجاوزهن برّ ولا فاجر من شرّ كلّ شيطان مريدا وهي من «عالم الأمر»، وهو خير كلّه لا شرّ فيه. ولذلك وقع الاستعادة من الشرور بكلمات الله، وكلّ ما في عالم الخلق مملر بالشرور والنقائص والآفات.

وأشار بتوسّط الكلمات للإفاضة بقوله ٧: ﴿ لَوْ خَانَ الْبَحْقُ مِـدَاداً لِحَـلِمَاتِ رَبّى لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلُ أَنْ تَلْفَدَ كَلِمَاتُ رَبّى وَلَوْ جِنْنا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ ^.

ف الكلِماتُ إشارة إلى ذوات نوريّة، بها يصل فيض الوجود إلى الأجسام والجسمانيّات. والبحر إشارة إلى هيولي الأجسام، التي \* شأنها القبول والتجدّد؛

۱) مش ۲: ـ بین. ۲) ج: تعالی.

٣) لك، آس (هامش): واعلم، أيها السلك، أنّ هذه الأنوار المقليّة والوسائط النورية والأشعة الربانيّة عند جمهور الفلاسفة يستى بعالعقول الفقالة»، وعند المشائين بعالصور العلميّة»، وعند الأفالطونيين بعالمثل النورية»، وعند الصوفية بدءالأضواء القيوميّة» و «الأسماء الإلهيّة» فهم المراحل الإلهيّة والصجب النورية والسرادقات القدسيّة، باقية ببقاء للله موجودة بوجوده، فافهم ما سردنا عليك، ولا تكن جاحداً لما يقرع سمعك ولا يسمعه ساكنوا ملكوتك! (منه ردم)

أس (هامش): وبهذا سنتي الأثمة عليهم السلام عبكلمات الله، لأشهم وسسائط ذو جهتين بين البارئ
 عز اسمه عوبين المخلوفات فتدبرا (منه مأحمد)

ه) لك: ـ لا. ٢) ج: ـ مريد.

٧) دا، آس: + تعالى. ٨) سورة كهف، آية ١٠٩.

۹ ) مش ۲: +من.

وشأن الكلمات الإفاضة بعد الإفاضة \. ولا شكَّ أنَّ الوسسائط هُويَّات وحوديَّة بسيطة وذوات مجرّدة عن المواد الجسميّة، وكلّ مجرّد أمر روحاني وجوده عين العلم والإدراك؛ فهي لا محالة عقول قدسيّة وأرواح عالية متّصلة بالحقِّ الأُوِّلِ اتَّصِيالِ الشَّعَاعِ بِالشَّمِسِ؛ ولهذا أَصْبِفْتِ ۖ إليهِ ۚ بقولِهِ: ﴿ وَتَـمُّتُ كَلَّمَةُ رَبِّكَ صِدْقاً وَعَدْلاً لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ﴾ أ.

وقد يعبّر عن هذه الكلمات بـ«عالم الأمر»، وقد يعبّر عنها بـ«قول الله»، كما قال - تعالى \_: ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ٢، فقال ٢٠ ﴿ لَقَدُ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ `.

وبالجملة «كلمة · الله» أمر موجود روحاني مؤيّد للأنبياء ـ عليهم السلام ـ بالوحى: ﴿ وَلَقَدُ أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنًا ﴾ ١٠. وهذا هو الروح العلوى الذي قيل إنّه لم يقع تحت ذلّ «كُن»؛ لأنّه نفس كلمة «كُن»، وهو بعينه نفس «الأمر»: ﴿ وَكُلِمَةُ ١٢ اللهِ هِيَ الْعُلْنِا ﴾ ٢٢. ومن حيث ١٤ يكون بها حياة الموجودات، يقال لها

۲) آس، ج: + تعالى.

٢ ) لك. دا: أضيف.

٤ ) سورة انعام، آية ١١٥. ه ) دا: \_الأمر.

٦) ج: + الله.

٨ ) دا: + الله تعالى/ آس، ج: + تعالى. ۹ ) سورة نس، آبا ۷.

١٠ ) ج: كلمات.

١٢ ) لك، ج: كلمات.

١٤ ) چ: +هي.

١١ ) سورة شوري، آية ٥٢.

٧) سورة نحل، أبة ٤٠.

١٣ ) سورة توبه، آية ٤٠.

١ ) لك ، أس (هامش): لا يقال تفسير الآية بهذا المعنى مناف لما ورد عن عاملي العلم والحكمة، أرباب العصمة ـ عليهم السلام ـ من أنّ المراد بكلمات الربّ فضائل أمير المؤمنين(ع) والبحر عليّ(ع) [لا] معناه اللـفوي وهـو بحار جميم العالم لأن يفسَّرهم (ع) من البطون، وللآية الكريمة بطون أخر فتحقَّق! وكن مـتأملاً في الصقّ لأنّ التدبّر في الحقّ أحق. (منه دره) ولهذا سمّى الأثمة عليهم السلام دبكلمات الله لأنهم وسسائط ذو جهتين بين البارئ ـ عز اسمه ـ وبين المخلوقات، فتدبر! (منه.)

«روح الله»: ﴿قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرٍ رَبِّي وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً﴾ ١.

. إشراقُ عقليُ

لا شكَ أنّ إرادت أزليّة، وتخصيص بعض الأشياء بتعلّق الإرادة في أرقاتها المعيّنة الجزئية عند حضور

استعداداتها إنّما هو لأجل قُصور قابليّاتها عن القبول الأتمّ ؛ فإذا كانت الإرادة دائمة فدالقول واحد والخطاب دائم: ﴿إِنْنَا أَمْرُهُ إِذَا أَرْانَ شَيْئَا أَنْ يَقُولَ لَـهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ ، وإنّ المقول له والمخاطّب حادث متجدد. فكلامه، الذي هو أسره، متعلّق بجميع المكوّنات، أمر التكوين؛ وهو خطاب بكلمة «كُن»، وهي كلمة وجوديّة. فسمعت أعيانُ المكوّنات خطابَه ودخلتْ في باب الوجود: ﴿وَمَا أَمْرُنَا لِا وَاحِدَةٌ كَلَمْح بِالْبُصَرِ ﴾ .

فمن كان له سمع حقيقي، يسمع كلام الحقّ وخطابَه؛ وقد ورد عن النبي حصلى الله عليه وآله وسلم -: «إنّ في أمّتي مُحدَّثين مكلَّمين»؛ وليس هـوُلاء «المكلَّمين» أنبياء تشريع ورسالة، لأنّ الرسالة قد انقطعت وأبوابها قد غلَّقت بعد نبيّنا حصلى الله عليه وآله وسلم. وأيضاً ورد عنه عليه السلام -: «إنّ لِلّهِ عباداً لَيْسُوا بأنبياء يَخْبِطُهُمُ النَّبِيُّونَ»؛ أي ليسـوا بأنبياء تشريع، هم في الشريعة تابعون ألمحمد حصلى الله عليه وآله وسلم.

واعلم أنّ التكلّم الحقيقي ليس من شرطه أن يكون بكِسوة الألفاظ والحروف، ولا تمثّل المتكلّم بصورة شخصيّة؛ بل إلقاء كلام معنوي إلى قلب مستمم من الله: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ قَالُوا سَبِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* إِنْ شَسِرٌ

١ ) سورة اسراء، آية ٨٥ ٢ ) اصل، مش ٢: \_عقلى.

٣) لك: \_الأتم. ٤ ) سورة يُس، آية ٨٢

ه) دا: المعقول. ٦) سورة قمر، آية ٥٠.

٧ ) لك: أُغلقت. ٨ ) اصل: نائيون.

الدُّوَابُّ عِنْدَ اللهِ الصُّمُّ الْبُحُمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ۞ وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعُهُمْ وَلَوْ السَّمَعُهُمْ لَتَوَلُّوْا وَهُمْ مُعْرِضُونَ﴾ \.

اعلم أنّ كلامه - تعالى ليس كما زعمته الأشاعرة من أنّه معانٍ \* هداية نفسيّة قائمة بذاته - تعالى -: وسمّوها «الكلام النفسي». ولا كما

تعدم المعتزلة من أنّه خلق أصوات وحروف دالّة على المعاني في جسم من الأجسام، وإلّا لكان كلّ كلام كلام الله. بل حقيقة التكلّم إنشاء «كلمات تامّات» وإنزال «آبات محكمات وأخر متشابهات» في كسوة الألفاظ والعبارات.

والكلام «قرآن» وهو العقل البسيط والعلم الإجمالي؛ و «فرقان»، وهو المعقولات التفصيليّة. وهما جميعاً غير «الكتاب»؛ لأنّهما من «عالم الأمر» و «عالم القضاء»، وحاملهما^ «اللوح المحفوظ» و «القلم»، و «الكتاب» من «عالم الخلق والتقدير»، ومظهره عالم القدر الذهني أو القدر العيني ٬٬ والأولان غير قابلين للنسخ والتبديل، لأنّهما فوق الزمان؛ بخلاف الثالث٬٬ لأنّه موجود زمانيّ، ومحلّه «لوح قدري» نفساني و٬ هو «لوح المحو والإثبات»؛ و «الكتاب» يُدركه كلّ أحد، و «القرآن» ﴿ لا يَصْعُدُ إِلّا المُطَهّرُونَ ﴾ ٬٬

واعلم أنّ الكلام المُنزَّل من عند ربّ العالمين له منازل: الأوّل القلم

١ ) سورة انفال، أيات ٢١ تا ٢٢.

٢ ) اصل ، مش٢ ، آس : معاني / ج (نسخه بدل): صفة نفسية هي معان قائمة بذاته.

۲) اصل: ذهب. ٤) آس: حقیقته.

٥ ) دا: -التكلم. ٢ ) مش ٢: بيّنات (نسخه بدل: محكمات).

٧) اقتباس از: آیهٔ ۷ سورهٔ آل عمران. ۸) اصل: حاملها.

٩ ) اصل: الزهف /ظ همان قدر علمي. ١٠ ) اصل: الغني/ظ همان قدر خارجي.

۱۱ ) مش ۲: الثاني/ دا، آس: الكتاب. ۲۱ ) ع: ـ و.

۱۱) سن ۱۰ سامي ۱۳۰۰ س. استاب

١٢ ) سورة واقعه ، آية ٧٩.

الربّاني، والثاني اللوح المحفوظ، والثالث لوح القدر والسماء الدنيا، والرابع لسان جبرئيل؛ تلقاه الرسول الأمين عليه السلام في جميع المقامات؛ تارة أخذه من الله بلا واسطة ملك، كما قال تعالى -: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلّىٰ \* فَحَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَىٰ \* فَأَوْحَىٰ إلىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَىٰ \* مَا كَذَبَ الْقُوادُ مَا رَأَىٰ ﴾ ؟ وتارة بواسطة جبرئيل: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ \* إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحَىٰ يُوحَىٰ \* عَلْمَهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ ﴾ ؟ وتارة في مقام غير ذلك المقام الشامخ الإلهي: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ مَنْ لَكُ الْمَوْىٰ \* عَنْدَهَا جَنْدُ المَّوْنَ ﴾ ؟

ومن هذا المقام ما كان في أوّل البعثة، في جبل «حراء» أو في جبل «فاران»، فأتاه جبرئيل بصورة محسوسة وسمع منه: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبُكَ اللَّذِي خَلَقَ ﴿ فَرَبُكَ الْأَكْرَهُ ﴿ الَّذِي عَلَّمُ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ اقْرَأُ وَرَبُكَ الْأَكْرَهُ ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ ؛ كما سمع موسى عليه السلام -في طور سَيناء ﴿ إِذْ رَأَىٰ نَارُلُهُ فَاخْلَعْ مَعْلَيْكَ … ﴿ … فَاسْتَمِعْ نَارُأً… ﴿ فَلَمْ النَّهُ لَا اللهُ لا إِلٰهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدْنِي … ﴾ ... فاسْتَمِعْ لِمَا يُوحى ﴿ إِنَّى أَنَا اللهُ لا إِلٰهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدُنِي … ﴾ ...

ومن منازل كلام الله ما يدوّن في القراطيس؛ يبدو ^لكلّ أحد، ويتكلّم به كلّ متكلّم، ويسمعه كلّ مستمع: ﴿وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبّ الْخالَمِينَ﴾ ﴿وَإِنَّهُ لَـ فِي زُبُوِ الأَوْلِينَ﴾ ١.

٢ ) سورةنجم، آيات ٨ تا ١١.

٤) سورة نجم، آيات ١٢ تا ١٥.

٦ ) سورةً طه، آيات ١٠ تا ١٤.

۸ ) اصل:بیدو.

١ ) مش ٢: القدرة.

۲ ) سورة نجم ، آیات ۲ تا ۵. ه ) سورة علق، آیات ۱ تا ۵.

۷ ) اصل: یمدون.

٩ ) سورة شعراء، آيات ١٩٢ و ١٩٦.

### المظهر الشبايع

# في حدوث العالم وكون وجوده ووجود كلّ ما فيه مسبوقاً بالعدم الزماني

اعلم أنّ الكتب الإلهيّة والآيات الكلاميّة قائلة ناطقة بأنّ العالم بأسره حادث زماني، لأنّ الغرض من خلق العالم ليس نفسه ١، بل ما هو أشرف منه؛ فإنّ الغرض من خلق السماوات والأرض ومنا فيهما تبليغ الأشياء إلى غاياتها ٢ الذاتية وخيراتها الأصلية وإزالة شرورها ونقائصها عنها ليكون العالم كله خيراً محضاً لا شيرٌ فيه، ونوراً محضاً لا ظلمة فيه، وتماماً لا نقص معه، ﴿ وَ تَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ ".

۱ ) دا: بنفسه.

٢ ) دا: فيها.

٤ ) چ:فيه (خل:معه). ٢) اصل: غايتها.

ه ) سورة انفال، آية ٢٩.

فالغرض من أصل الإبداء و جود البارئ ( وفيضه أن يصل كلّ ناقص إلى كماله، وتبليغ المادة إلى صورتها، والصورة إلى معناها ونفسها، والنفس إلى درجة العقل ومقام الرّوح؛ وهناك الرّاحة والطمأنينة والسعادة القُصوى والخير الأعلى. والمقصد الأقصى واللباب الأصفى في بناء الأرض والسماء وجَري سفينة الهيولى في طوفان الدنيا ليحيى من حيّ عن بيّنة ويهلك من هلك عن بيّنة با ولأجل هذا جيء الأنبياء والرسل والكتاب والدعاء التي هي كالمَعلَم لهذه السفينة، حتى لا تقطع السفينة طريق الشرّ وينقطع الشرّ ويصل الجالسون فيها إلى بنادرهم وتزول الدنيا وتقوم القيامة وينمحق الشرّ وأهله. فالمؤلف يا أخي، هذا العلم المخزون والسرّ المكنون الذي ﴿لا يَعَسُّهُ إلا في المُعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ وَالمَعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ المُعلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ وَالمَعلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ وَالمَعلَمُ المُعلَمُ والسرّ المكنون الذي ﴿لا يَعَسُهُ إلّا المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ ويَعَلَمُ اللهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ المُعلَمُ المِعلَمُ المُعلَمِ المُعلَمُ ويَهِ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ المُعلَمُ ويَعَلَمُ المُعلَمُ ا

اعلم أنّ «الحادث» بعد ما لم يكن، لابدّ له من مُرجِّع؛ برهانٌ عقليٌ لاستحالة حدوث شيء لا عن سبب. وذلك المرجِّع لابدّ أن يكون حادثاً كلّه أو شيء من تمامه، وإلّا لدام «الترجيع» فدام «الأثر»، فلم يكن حادثاً وقد فُرض حادثاً ١٠ هذا خلف. ثم يعود الكلام إلى مرجِّع المرجِّع ١٠، فإمًا

١) اصل: ابداع البارئ و جوده. ٢) دا: تبلغ.

۲) اصل:+و.

٤) اقتباس از: سورة انفال، آية ٤٢: ﴿ليهلك من هلك عن بيَّنة ويحيي من حيَّ عن بيِّنة﴾.

ه) ع: الدعاة. این کلمه با انبیاء ورسل مناسبت بیشتری دارد، ولی به نظر می رسد دعاء اصبح است؛ زیرا
 ادعیه مأثوره را همیای کتاب قوار داده است. و کلمة «منطی» (به فتح میم و لام خوانده شود) مناسب تر است.

٦) اصل: يقطم. ٧) اصل: تبادرهم/ج: مقارهم.

٨) سورة واقعة، آية ٧٩. ٩) لك: ـله.

۱۰ ) دا، آس: حادث.

١١ ) مش ١، ج: مرجح/لك، اصل: المرجح/دا، آس: مرجّع المرجّع.

أن يتسلسل علل حادثة مجتمعة لا إلى نهاية، وهو باطل، لما علمت أنّ البارئ ـ جلّ اسمه ـ مبدأ سلسلة الممكنات كُلّها، وهو أزليّ غير حادث؛ أو يكون أسباباً متعاقبة كلّ منها سبب للاحِقه، فيجب أن ينتهي السلسلة إلى سبب هو علّة العلل كلّها؛ فإذن قد ثبت أنّ العالم الجسماني حادث بجميع ما فيه.

واعلم أنَّ مسألة حدوث العالم مع إثبات الصانع وتوحيده وتوحيد صفاته إحدى المسائل الشريفة (الّتي مَنَّ الله على مُحقِّقيه و فَضَّلَهُ على كثير من خلقه تفضيلاً ( ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الّذِي هَذَانًا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْلاً أَنْ هَذَانًا الله ﴾. "

اعلم أنّ في الكتاب الإلهي آيات كثيرة دالّة على دثور العالم وخرابه واضمحلال وجوده مع بقاء صورها العلمية عند الله القويم، حسبما رآه كُبراء الحكماء وأساطينهم الأقدمين، ما خلا أصحاب أرسطو ومن لحقهم.

ف من الآيات قوله - تعالى - : ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ
وَالسَمْوَاتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِينِه ﴾ "، ومنها قوله - تعالى - " : ﴿ وَبُغِخَ فِى الصُّورِ
فَصَعِقَ مَنْ فِى السَّمْوَاتِ وَمَنْ فِى الْأَرْضِ ﴾ "، وقوله - تعالى - : ﴿ وَتَرَى الْجِبَالُ
تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِى تَمُرُّ مَرُ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ الَّذِى أَتَقَنَ كُلُّ شَيْعٍ ﴾ "، وقوله - تعالى - : ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ اللهِ عَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ "، وقوله - تعالى - : ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ اللهِ الْرُضِ وَالسَّمْوَاتُ ﴾ " . ( الأَرْضُ غَنْرَ الْأَرْضُ وَالسَّمْوَاتُ ﴾ " . ( الْأَرْضُ غَنْرَ الْأَرْضُ وَالسَّمْوَاتُ ﴾ " . ( الْأَرْضُ عَنْرَ الْأَرْضُ وَالسَّمْوَاتُ ﴾ " . ( الْمُرْضُ غَنْرَ الْأَرْضُ وَالسَّمْوَاتُ ﴾ " . ( اللهُ عَنْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

١) اصل: الشرعية. ٢) اقتباس از آية ٧٠سورة اسراء.

٣ ) سورة اعراف، آية ٤٣. ٤ ) مش ٢: صوره.

ه) سورة زمر، آية ٦٧. ١ كا لك: - تعالى.

۷) سورة زمر، آية ۸۸. ۸) سورة نمل، آية ۸۸.

٩ ) سورة ابراهيم، آية ١٩. ١٠ ) سورة ابراهيم، آية ٤٨.

فكلّ هذه الآيات تدلّ على أنّ كلّ ما في السماوات والأرض يـفنى ويـزول بالنفخ الإسرافيلي في الصور.

ومن الآيات الدالة على حدوث العالم قوله \_تعالى \_: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِئَةٍ أَيْامٍ ' ثُمُّ اَسْتَوىٰ عَلَى الْعَرْشِ﴾ ٢. فالله \_سبحانه \_ أخبر عن خلق المكوَّنات في هذه المدّة؛ وذلك لأنَّ الحادث التدريجي الوجود زمان حدوثه ٢ بعينه زمان ثبوته واستمراره، إذ لا بقاء له إلّا الحدوث التجددي.

فعُلم بالبرهان والقرآن ـ جميعاً أنَّ هذا العالم الجسمانيِّ كلّه وحادث مسبوق بالعدم الزماني، ولا بقاء للجسم الطبيعي؛ لأنّه في ذاته لا يخلو عن الحدوث، وما لا يخلو في ذاته عن الحدوث فهو حادث الهويّة، تدريجيِّ الذات، متفيّر الكون؛ لكنَّ الحقايق النوعيّة ثابتة الوجود في علم الله ـ تعالى.

فعلمه \_تعالى \_بالأشياء `ثابت غير متغيّر، والمعلومات ` متغيّرة؛ كما أنّ قدرته أُزليّة، والمقدورات حادثة؛ فما عندك ينفد وما عندالهُ باق^.

اعلم أنّ هذه الأيّام، التي وقع خلقة المكوّنات فيها، تحقيق عرشيي ليست من أيّام الدنيا الّتي كلّ يوم منها في دورة الشمس بحركة الفلك الأقصى؛ بل من أيام الربوبيّة التي كلّ يوم منها مواز لألف

١) أس (هامش): وقيل: المراد من سنّة أيام هي عدد لفظ «كُن» بحساب الجُمُل؛ فإنَّ عددها مع عدد الحرفين المتلفظين بهما اثنان وسبعون، وهي عدد ساعات سنة أيام. فتأمل! (منه -أحمد.)

٢ ) سورة اعراف، أية ٥٤؛ سورة يونس، آية ٣. 💎 ٢ ) اصل: وجوده.

٤) لك: بقائه. ٥) ساير نسخ: بكلَّه.

٦ ) لك: \_بالاشياء. ٧ ) ساير نسخ: +متكثّرة.

٨) اقتباس از: سورة نحل، آیة ٩٦: ﴿ما عندكم...﴾ أس (هـامش): من الحقایق النوعیة والعمـور العلمیة
 والاعیان الثابتة باق. اه. (لمحررها.)
 ١٠) اصل: عقلی.

سنة ممّا تعدّون: ﴿ يُدَبِّرُ الأَمرَ مِنَ السَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ثُمُّ يَعْرُجُ إِلَيه في يَومِ كانَ مِقدارُهُ ٱلْفَ سَنَةٍ مِنَا تَعْدُونَ﴾ ﴿ ﴿ وَإِنَّ يَوماً عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ ﴾ ".

فهذه «السّنة الأيّام» ستّة آلاف سنة من زمان آدم عليه السلام مبدأ خلق الكائنات بحسب ما يعدّه أهل التواريخ ويضبطه المُنجّمون إلى بعثة الرسول الخاتم عليه السلام ٢٠ فأخبر سبحانه وتعالى عن خلق المكوّنات في هذه المدّة باعتبار تكميلها، لأنّ تكميل المكوّنات بوجوده عليه السلام ورسالته.

و "اعلم أنَّ «أيام" الإلهيّة» غير «أيّام الربوبيّة» لأنَّ «اليوم الإلهي» هي «يوم ذِي المُعارِج» مقداره خمسين ألف سنة: ﴿لَيْسُ لَهُ دَافِعٌ \* مِنَ اللهِ ذِي المُعَارِجِ \* تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسْبِينَ أَلْفَ سَنَةٍ \* فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً ﴾ '.

اعلم أنَّ سبب وقوع النفوس \* الإنسسانية في هذا العالم وابـتلائها · \* بـهذه البـليّات الدنـيويّة، التي ^ استبصار عقلی

١ ) سورة سجده، آية ٥. اين آيه در نسخة اصل، نيست.

٢) سورة حج، آية ٤٧. ٢) لك: صلى الله عليه وآله وسلم.

٤ ) مش ٢: تكليمها. ه ) ج: ـ و.

٢) اصل،مش ٢: الأيام.
 ٧) سورة معارج، آيات ٢ تا ٥.

۸ ) اصل: تحقیق عرشی.

٩) ج: النفس/ آس (هامش): وبهذا يحمل قول أستاد الحكماء العطم الأول [فلوتين] في الأولوجيامن أنَّ سبب
وقوع النقوس الإنسانية بهذا العالم أنَّ النفوس كانت مرتاشة كالطير: فلما سقطت ريشها بسبب جناية نفس
الأب، سقطت كالطير من الهواء إلى عالم الدنيا: فلمّا ذاته ارتاشت، صعدت إلى عالمه الأصلي؛ فتبصّر! (منه
-أحمد.)

أحاطت بهم فيها، هو الخطيئة التي اكتسبها النقص إمكاني في جوهره وقصور طبيعي في ذاته أبوهم آدم عليه السلام المًا ذاق الشجرة وبدت سوآته، وهي الشجرة المنهيّة عن أكلها.

ثمّ لما تمّت حيلة إبليس على آدم ونال بُعيته بإيصال الأذيّة إليه وبلغ أمنيته بإيصال الأذيّة إليه وبلغ أمنيته بإيقاع الوسوسة عليه، سأل الإنظار إلى يوم يُبعثون. فلمّا أجيب إلى يوم الوقت المعلوم، اتّخذ لنفسه جنّة غرس فيها أشجاراً وأجرى فيها أنهاراً، مُشاكلاً بالجنّة التي أسكنها آدم عليه السلام وقاس عليها وهندس على مثالها ليجعل مسكن إمامه وذريّته وأولاده وأتباعه وأشياعه، وهي كمثل السراب الذي ﴿يَحْسَبُهُ الطَّمَّانُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَحِدُهُ شَيْئاً﴾ \*؛ وذلك أنّه من الجنّ، وقياسه كالقياس المغالطي السفسطي، وغرضه من ذلك الهندسة والقياس إماد العذسة والقياس

فاجتهد، أيها السالك إلى اشتعالى والطائر بجناحي العلم والعمل، لعلّك توفّق للخروج من جنّة إبليس؛ فترجع إلى جنّة ١٠ أبيك آدم عليه السلام

١ ) اصل: ـ التي.

٢) مش ٢، آس: جوهره... ذاته/اصل، بقيه نسخ: جوهرها... ذاتها.

٣) دا: قال. ٤) آس: أُمنيَّة.

ه) بقیه نسخ: +ربّه. ۲) لك: جرى.

۷) مش ۲: امانیه. ۸) سورهٔ نور، آیهٔ ۲۹.

٩ ) اصل: من.

١٠ ) آس (هامش): إن كان العراد من جنة أبينا آدم(ع) جنة القرب والرصال، وهي الجنة العقلانية، فنعم المطلوب، بل هو المطلوب فقط للسالكين إلى لله: وإن كان المراد منها الجنة الجسمانية التي فيها المناكح والمشارب والمآكل والعلابس وغيرها، وهي الجنة الصورية البرزخية التي وعدها لله - تعالى - للصالحين

وتتخلّص من أدناس أجناس ذريّة إبليس، وهم المعتكفون في زوايا الأمور الدنياويّة (من الكفرة المتمرّدين والضللّ المنافقين. أعاذنا (الشّ من اتّباع إبليس وجنوده، ورزقنا الاجتناب من محاسن أمور الدنيا وزخارفها ومثالاتها الهيولانيّة! فإنّ من ركن إليها وغرق في بحار شهواتها وتناول محرّماتها والهمك في لذّاتها، فقد طالت بليّته وعظمت رزيّته وحيل بينه وبين جنّة أبيه (.

...

يه والزاهدين والعابدين من عباده، فهي ليست مطلوبة للسالكين إلى الله والعارفين به الذين قصوى حركاتهم الطربية الشورية والتقوم القيل بالفارسية: المطربية الشورية وغاية من القيل بالفارسية: «عرب وضعة رضاران به دو كندم بفروخت مناخلف باشم اكر من به جرى نفروشم». [حافظ] قال بعض: «كر مفيّر بكنندم بقيامت كه چه خواهى مدوست ما را و همه نعمت فردوس شما راه. [سعدى] وقال شيخنا البهائي (ره): عماز دوست غير از دوست مطلبي نعي خواهيم حكور وجئّت اي زاهد بر تو باد ارزانيء. (اراقعه العاممي)

١) لك: الدنيويّة. ٢) با: اعاذينا.

٣) آس: - الله. ٤: ــ زخارفها.

٥) مش ٢: بمجرماتها/لك، دا، آس: بحرماتها. ٢) ج: + آدم (ع).

### المظهر الثامن

# فى كيفيّة البدو والإعادة والإشارة إلى سلسلتي الهبوط والصعود

اعلم أنّ الله - تعالى - بدأ الفي الخلق بإخراجهم عن مكمن الإمكان إلى عالم الأرواح، ثمّ أهبطهم من عالم الأرواح إلى عالم الأشباح، عابرين ٢ عن ١ الملكوت الأعلى والأسفل، من النفوس السماويّة والأرضيّة، مارّين على الأفلاك والنجم والأثير؛ والهواء والماء والأرض، إلى أن يبلغوا إلى «أسفل سافلين ١» والهاوية المظلمة، أعنى الهيولي والبحر المظلم و «القرية الظالم أهلها» ! هي نهاية تدبير الأمر، على ما قال: ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الأَرْضُ ﴾ ^.

۱ ) چ:مدبر.

٣ ) لك: على.

ه) مش ۲: -إلى.

٧) اقتباس از: سورة نساء، آية ٧٠.

۲ ) دا، آس: ـ عابرین.

٤ ) مش ٢: النار (والذين).

٦ ) ج: السافلين/اقتباس از: سورة تين، آية ٥.

۸ ) سورهٔ سجده، آیهٔ ه.

كشف وإضاءة

ثمّ يقع الإعادة في باب الإنسانيّة بجذبات العناية الحاضرة الإلهيَّة من حيث وقم النزول، مارًا على المنازل والمقامات حتَّى يصل إلى الإنسان الكامل الَّذِي هو «روح العالم» و «مَظهَر اسم الله» وخليفته؛ وبهذا المعنى أشبر ما قبل:

ليسَ مِــنَ اللهِ بـمُستَنْكُر أَنْ يَجْمَعُ العالَمَ في واجدٍ؟ ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُور ﴾ "، والله خالق الظلمات والنور.

اعلم أنَّ «الحقيقة المحمِّدية» مظهر اسبم الله الأعظم؛

وقد تقرّر في العلوم الإلهيّة أنّ الحق - تعالى - له ا

برهان على كلُّ شيء كما قال: ﴿ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَـيْءٍ شَـهِيدٌ ﴾ ". و 'قد ثبت ' - أيضاً - أنَّ المبدأ عين الغاية ' والبداية عين النهاية، وأنَّ الله فاعل كلَّ شيء وأنَّ الإنسان الكامل الذي لا أكمل منه غاية المخلوقات: «لولاك لما خلقت الأفلاك».١

فإذن، يجب أن يكون هو البرهان على سائر الأشياء، كما قال: ﴿قَدْ حَاءَكُمْ بُرْهَانُ مِنْ رَبُّكُم﴾ `` وقال: ﴿ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤُلَاءِ شَهِيداً ﴾ ``.

واعلم أنَّ الله ـ تعالى ـ قد جعل نفس النبي ـ صلى الله عليه وآله ـ برهاناً، لا كمثل الأنبياء الَّتي كان ١٢ برهانهم في أشياء غير أنفسهم، كبرهان موسى ـ عليه

> ١) آس: –الحاضرة. ۲) ابوتواس.

> ٣) سورة نور، آية ٤٠.

٥ ) سورة فصلت، آبة ٥٣.

٧ ) ۾: - وقد ثنت.

١٠) سورة نساء، آية ١٧٤. ۹ ) حدیث قدسی.

١١ ) متورة نساء، أنة ٤١.

٤ ) لك، دا، آس: -له.

۲) مش ۱: – و.

٨ ) دا: غير العناية.

۱۲ ) لك ،أس: كانت.

السلامــفي عصاه وفي يده وفي ' الحجر الذي ﴿انْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْبُتُنَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنْاسِ مَشْرَبَهُمْ﴾ آ.

وإذا كان نفس النبي حسلى الله عليه وآله وسلم-برهاناً بالكلية، فيكون كل عضو من أعضائه الظاهرة والباطنة برهاناً. فبرهان قوّة علمه ما قال على عليه عضو من أعضائه الظاهرة والباطنة برهاناً. فبرهان قوّة علمه ما قال على عليه السلام: «علّمني رسول الله حصلى الله عليه وآله وسلم الله باب من العلم فاستنبطت من كلّ باب ألف باب ". وإذا كان حال الوصيّ هكذا، فكيف حال النبيّ المعلّم الله وأمّا برهان عقله العملي، فقوله -تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ". وقِس عليها سائر براهين أعضائه وقواه الظاهرية والباطنيّة. ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللهُوىٰ إِنْ وَحْنُ يُوحِىٰ ﴾ ".

لا تَظُنُّنُ أَنَّ النّبي ـ صلى الله عليه وآله وسلّمـ لم يكن عالماً تغبيه بالروح، فكيف يكون برهاناً ومَظهراً لجميع الصفات، كما توهّمه جماعة من أنّ الله ـ تعالى ـ أبهم م علم الروح على الخلق واستأثره لنفسه، حتى قالوا ـ لفرط جهلهم بمنصب النبوّة ـ : إنّ النبيّ ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ لم يكن عالماً به؛ جَلَّ منصب حبيب الله عن أن يكون جاهلاً بالروح وقد منّ الله عليه بقوله: ﴿ عَلْمَتُ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظيماً ﴾ .

واعلم أنَّ سكوته عن جواب السؤال عن الروح وتوقَّفه انتظاراً للوحى

١ ) يا، آس: – في. ٢ ) اقتباس از آية ١٦٠ سورة أعراف.

٣) از جمله ر. ک. به يحار الأثوار (٣٢، ص٣٦٤) ونيز ابواب فضائل على امير المؤمنين عليه السلام .

٤ ) لك: معلم. ٥ ) سورة قلم، آية ٤.

٦) ساير نسخ: عليهما. ٧) سورة نجم، آية ٣.

٨) اصل: الهم. ٩) سورة نساه، آية ١٧٠.

حين سألته اليهود، فقد كان لغموضه، فيرى في معرز 'الجواب دقّة لا يفهمها اليهود، لبلادة طباعهم وقساوة قلوبهم وفساد عقائدهم؛ فإنّ المُدرِك لا يدرك شيئاً ليس من جنسه، فالحسّ لا يدرك إلّا المحسوسات، والخيال لا يدرك إلّا المتخيّلات، والوهم لا يدرك إلّا المعقولات.

قال-تعالى: ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ `الذين فنوا بِسَطُوات الجلال عن أنانيّة وُجودهم وصلوا إلى لُجّة بحر الحقيقة، فعرفوا الله بالله ووحدوه وقدَّسوه، فبالله يسمعون وبه يبصرون وبه ينطقون وبه يبطشون؛ فكيف تبقى لمعرفة الروح خطر عند من له هذه المقامات العَليّة والدرجات الرفيعة؟! ﴿ ذَٰلِكَ فَضَلُ اللهُ يُؤْتِيهِ مَنْ يُشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَصْل الْعَظِيمِ ﴾ `.

اعلم أنّ الغرض من هذه الموجودات وقواها الطبيعيّة والنباتيّة والنباتيّة والنباتيّة والنباتيّة والنباتيّة والمحيوانيّة - كلّها خِلقة الإنسان "، الذي هو الثمرة العليا واللّب الأصفى والغاية القصوى من وجود سائر الأكوان؛ وللإشارة إلى أنّ كلّ ما يوجد في العالم من سائر الأكوان فإنّما خُلق لأجل الإنسان قال الله "-تعالى في باب المعادن والجمادات ": ﴿ وَهَا ذَرَأُ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفاً أَلُواللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَهُ لِهُ وَهَا ذَرًا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفاً أَلُواللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا لَهُ لَوْمُ طَرِياً لَا لَهُ لَهُ المُحْدَلِقَا اللهُ اللهُ المُحَالِق اللهُ الل

١) خودداري از ياسم كامل اصل: معرض الك: معزل دا: مغز / أس: معز.

٢ ) سورة عنكبوت ، آية ٤٣ . ٢ ) دا، مش ٢: -هم.

٤) آس: ــوبه. ٥ ) اصل: –خطر.

٦ ) سورة جمعه، آية ٤. ٧ ) مش ٢: للإنسان.

٨) مش ٢: والإشارة.
 ٨) مش ٢: والإشارة.

۱۰ ) اصل ، لك ، مش ١ ، مش ٢ ، ج : ـ الله. ١١ ) مش ٢: ـ والجمادات.

١٧) سورة نحل، آية ١٢. ١٢) دا، مش ١، آس، لك: - وقال وبدون آمة ١٤. نعل.

وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةُ تَلْبَسُونَها...﴾ \، وقال في باب النبات: ﴿اللهُ الَّـٰذِى خَـلَقَ السَنوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الظَّمْرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ﴾ `.

واعلم أنّ الله ـ تعالى ـ " جعله إنساناً في سبع درجات، وأشار إلى ذلك في عدّة مواضع مختلفة حسب ما اقتضته الحكمة. فقال في موضع: ﴿ خَلَقَهُ مِنْ تُوْلِ ﴾ إشارة إلى المبدأ الأوّل؛ وفي آخر ا: ﴿ مِنْ طبنِ ﴾ إشارة إلى المبدأ الأوّل؛ وفي آخر ا في أشارة إلى الطين المتغيّر بالهواء التراب والماء؛ وفي آخر: ﴿ مِنْ طبنِ لأنِ ﴾ " إشارة إلى الطين المستقرّ على حالة أدنى تغيّر ' أ؛ وفي آخر: ﴿ مِنْ صَلْصالٍ مِنْ حَمْاً مَسْتُونٍ ﴾ " إشارة إلى الطين المستقرّ على حالة من الاعتدال يصلح لقبول الصورة؛ وفي آخر: ﴿ مِنْ صَلْصالٍ مِنْ حَمْاً مَسْتُونٍ ﴾ " إشارة إلى نتنه " وسماع صلصلة المنه؛ وفي آخر: ﴿ مِنْ صَلْصالٍ مَا لَقَوَة الناريّة حصل وهو الذي قد أصلحه " أثر من النّار فصار كالخزف، وبهذه القوّة الناريّة حصل في الإنسان أثر من الشيطنة، وإلى " هذا المعنى أشار بقوله: ﴿ خَلَقَ الإنْسَانَ فيه من صَلْصالٍ كَالْفَخَارِ وَخَلَقَ الْإنْسَانَ فيه من

١) سورة تحل ، آية ١٤. ٢) سورة ابراهيم، آية ٣٢.

٣ ) اصل: - تعالى.

٤ ) مش ١، مش ٢، أس: ما اقتضت/دا: يقتضيه/ج: افضت.

ه ) سورة آل عمران، أية ٥٩. ٢ ) بقيّة نسخ: الآخرة.

٧ ) سورة انعام، آية ٢. ٨ ) مش ١: الجميع.

٩) سورة حجر، آيات ٢٦، ٢٨، ٣٢. ١٠ ) مش ٢: -أُدني تغيّر.

۱۱ ) سورة منافات، آية ۱۱. ۱۲ ) سورة هجر، آية ۲۸.

۱۲ ) مش ۱، لك، آس: سه/ج: سنه.

۱٤ ) همماً» كل سياه بديو است؛ و «صلصال» بمعنى آهنگين و صدا دار.

١٧ ) دا، مش ١٠ على. ١٨ ) سور قرحنن ، آية ١٤.

القوّة الشيطانيّة بقدر ما في الفخّار من أثر النار وأنّ الشيطان ذاته من «المارج» الذي لا استقرار له. ثمّ نبّه على تكميل الإنسان بنفخ الروح فيه بقوله (: ﴿إِنِّسَى خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَقَحْتُ فِيهِ مِنْ رُوْجى...﴾ ٢؛ ثمّ نبّه على تكميل نفسه بالعلوم والمعارف بقوله ٢؛ ﴿وَعَلْمَ آنَمَ الأَسْمَاءَ كُلُهَا﴾ ٤.

فقد تبيّن أنّ وجود الإنسان لم يحدث من الله إلّا بعد استيفاء الطبيعة ومديرة الأكوان وطيّها منازل النبات والحيوان، فيجتمع في ذاته جميع القوى الأرضية والآثار النباتيّة والحيوانية، وهذا أوّل درجات الإنسانية الّتي الشترك فيها جميع أفراد الناس. ثمّ في قوّته الارتقاء إلى عالم السماء ومجاورة الملكوت الأعلى بتحصيل العلم والعمل. ثمّ له أن يطوي بساط الكونين ويرتفع من العالمين بأن يستكمل ذاته بالمعرفة الكاملة والعبوديّة التامّة ويفوز بلقاء الله بعد فنائه عن ذاته ويسمع دعاؤه في حظيرة قدس الجبروت. وحينئذ يكون رئيساً مطاعاً في العالم الالعلمي الملكوت الملكوت الملكوت الملكوت المنائم بشراً يقينياً وإنساناً حقيقياً.

١) أس: +تعالى. ٢) سورة ص ، آيات ٧١. ٧٢.

٣ ) أس: + تعالى. ٤ ) سورة بقره، أية ٣١.

ه ) لك: – الطبيعة. ٢ ) مش ٢: قرى.

٧ ) لك: الذي.

 ٨) آس (هامش): الكون المادّي والكون الصوري: وبعبارة أخرى: الكون الدنيوي والكون الأخروي. (لمولانا ١٩) دا: - من العالمين.

١٠ ) مش ٢: عالم. الك: العظي.

۱۲ ) آس (هامش): «گدای میکدهام لیک وقت مستی بین که ناز بر ظک و حکم بر ستاره کنمه

وَبَدَأُ خَلْقَ الْانْسُانِ مِنْ طِينٍ ﴿ : فَإِنَّ اللهِ -تَعَالَى ـ أُوجِد فِيهِ بِسَائِطُ العَالَم ومركباته وروحانيّاته و مبدعاته ومكوناته، فالإنسان من حيث [إنّه] جُمع فيه قُوى العالم كالمختصر من الكتاب والنسخة المنتخبة <sup>7</sup> من الكتاب، الذي قليل لفظه ومستوفى معناه، فهو كالزيد من المخيض والدهن من السمسيم والزيت من الزيتونة.

وقال ـ تعالى ـ : ﴿ مَثِلُ نُورِهِ ﴾ أي في قلب المؤمن ـ كما في قراءة ابن مسعود ﴿ كَمِشْكُوٰةِ فِيهَا مِصْنِاحُ الْمِصْنِاحُ فِي زُجِاجَةِ ﴾ (الآية) .

ف «المشكاة» البدن؛ و «الزجاجة» الروح الحيواني، التي هي بمنزلة المرآة، لصنفائها؛ و «الزيت» القوّة القدسيّة التي هي أفضل ضيروب العقل الهيولاني، و هـ و أوّل درجـة النـفس النـاطقة وآخِـر درجـة النـفس الحـاسّة؛ و «الشجرة المباركة» هي لقوّة الفكريّة التي هي أفضل ضروب القوّة الخيالية.

فتحدّس من هذا تشبيهات آخر تنفعك¹ في المرام؛ ففي الإنسان أشياء هي أمثال ما في «العبالم الكبير». فسيحان من هو خبالق هكذا ولا هكذا غيره: ﴿ فَتَنَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْجَالِقِينَ ﴾. ``

اعلم أنَّ هذا الروح الطبيّ ١١، الذي يتقوّم به ١٢ البدن، مثاله جرم له نور كنار ١٢ السراج، والقلب له كالمسرجة، والدم الأسبود الذي

١٠ ) سورة مؤمنون، آية ١٤.

۱ ) سورهٔ سجده، آیهٔ ۷.

تنىية

٢ ) دا، لك: وجسمانيّاته. ٤ ) سورة نور، آية ٣٥. ٢) دا: المشخة.

> ٦ ) دا، آس:هو. ه ) سورة نور، آية ٣٥.

٨ ) مش ١، مش ٢، دا، : ضبرب. ٧ ) مش ١، چ: -التي.

٩ ) دا: تنفعل،

۱۲ ) مش ۱، مش ۲، لك: ـ به. ١١ ) يا: الطبيعي.

٦٣ ) يا، مش ١، آس، لك: - له نور ك.

في باطن القلب له كالفتيلة، وما يتغذّى به من الأغذية اللطيفة كالزيت، والحيات الظاهرة في أعضاء البدن بسببه كضوء السراج في جملة البيت. وكما أنّ السراج إذا انقطع زيته انطفى، فسراج الروح أيضاً ينطفي إذا انطفى غذاؤه. وكما أنّ الفتيلة قد تحترق وتصير رماداً بحيث لا تقبل الزيت فينطفئ السراج مع كثرة الزيت، فكذلك الدم الذي تشبّث به هذا البخار في القلب، فينطفئ مع وجود الغذاء؛ فإنّه لا يقبل الزماد الزيت، فلا يتشبّث به الروح، كما لا يقبل الزماد الزيت، فلا يتشبّث به النارية.

فكما أنّ السراج تارة ينطفئ من داخله ـكما ذكرناه ^ وتارة بسبب من خارج ـكريح عاصفة ـ؛ فكذلك الروح، تارة ينطفئ بسبب من داخل وتارة ينطفئ بسبب من داخل وتارة ينطفئ بسبب من خارج ـكالقتل أ. وكما أنّ انطفاء ألسراج هـ منتهى وقت وجوده فيكون ذلك أجله أألذي في أمّ الكتاب بأحد الأسباب المقدّرة المرتبّة في القَدَر من فناء الزيت أو بفساد الفتيلة أو بريح عاصفة أو بإطفاء إنسان ٢٠؛ كذلك انطفاء الروح أجله المؤجّل في قضاء الله وقدره بأحد الأسباب. وكما أنّ السراج إذا انطفى، أظلم البين كلّه وفارقته أنواره.

فتحدّس ممّا سردنا ٢٠ عليك اشتعال النفوس من المعاديُ العالية و الكلمات

۲ ) مش ۱، مش ۲: یحترق.

٤ ) دا، آس: منطقی.

٦ ) اصل: الرمّان.

۸ ) مش ۱: ذکرم

۱۰ ) دا، آس، مش ۲: إطفاء.

۱۲ ) مش ۲: النار.

۱ ) مش ۲، ج: انقطع.

٣ ) مش ٢: يقبل.

ە ) چ: ـ بە.

۷ ) دا، آس: وکما.

۹ ) نسخ دیگر: کالعقل.

١١ ) دا: لأجِّله /لك: لعلَّة.

۱۲ ) مش ۱، مش ۲، ج: أشرنا.

التامّة والأضواء القيّوميّة، فكفاك ما أوردت لك من المسائل الإلهية إن كنت من أهله. ولا تكن جاحداً لما يقرع سمعك من اشتباه بعض المسائل الحقّة بالمسائل الباطلة، لأنّ الاشتباه من تصرّفات الوهم؛ فإن مـيّزت عـقلك وأشـعَلْته ا سالنور القدسي<sup>٢</sup>، اتَّضع عندك حقيقة ما أوردنا لك. وإن شئت أن أوضع لك ما في نفسك وباطنك حتى تكون موقناً بما ذكرت لك، فأمثل لك مثلاً؛ فاستمع الآن إلى ما أقول لك من العرش والكرسي:

اعلم أنَّ «العرش» منظهر الربِّ و «الكعبة» مُعلِّمه؛ فدعا الله العباد إلى مظهره لقلوبهم، وإلى مُعلمه بأبدانهم. وإذا عرفت هذا، فاعلم أنَّ «العرش» هـ و قلب العالم والإنسان الكبير، و «الكرسيّ» هـ و صدره؛ لأنّ المراد مـن القلب المعنوى هو مرتبة النفس والمدبّرة المدركة للكليّات، والقلب المسنويري٦٠ مظهرها؛ وكذا المراد من الصدر المعنوى هو مرتبة النفس الحيوانية المدركة للجزئيات، وهذا الصدر الجسماني مظهرها. ونسبة استواء النفس الإنسانية على قلبه بالتدبّر^إلى استواء الرحمان على عرشه بالعناية والرحمة، كنسبة القلب الصنويري إلى العرش الصدري^؛ كذلك نسبة تصرّف النفس الحسّاسة الحيوانيّة في الصدر المحيط بجوهر الكبد ـلمكان الدم الطبيعي المنتشر في البدن كلُّه \_إلى تصرُّف القوَّة الملكوتيَّة بإذن الله في الكرسي المحيط بجوهر السماوات السبع بأنوارها النافذة في الكلِّ، كنسبة الصدر الجزئي إلى الكرسي الجسماني. فافهم ما قلنا لك وتحقِّق ما هو الحقِّ! فإنَّ الحق بالأخذ أليق.

٢ ) يا: بنور القدس.

١ ) لك: اشتعلته/مش ٢: اشغلته.

٤ ) لك: الكرسي.

٣ ) مش ٢: -إلى.

٦ ) آس، لك : الصوري (نسخه بدل: الصنوبري).

ه ) مش ۲: + الناطقة.

٧ ) مش ٢: +المدبّرة/مش ١ (نسخة بدل): الإنسانية.

٩ ) اصل: الصوري/ج: الصنوبري.

٨) لك: بالتدبير.

اعلم، يا أخي، أنَّ الله ـ تعالى ـ قد مدح الناظرين في ماهيّات الأشياء والمتفكّرين في خلق السماوات والأرض والذاكرين شرّ

تتميم

من ملاحظة آثار صنعه و حوده: ﴿الَّذِينَ يَبِذُكُرُونَ اللَّهَ قِياماً وَقُبِعُوناً وَعَلَيْ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خُلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ ٢؛ فالعمدة العظمي والعروة الوثقي من النظر والتفكِّر، التقرِّب إلى الله والفوز بالسعادة الأخروبَّة.

فلا يكون هذا التقرّب إلّا باقتناء العلم والمعرفة، دون مجرّد العمل والطاعة وإن كان العمل الصالح وسيلة: ﴿ إِلَنْهِ مَصْعَدُ الْكَلِمُ الطِّئْثُ وَالْعَمَلُ الصِّيالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ أ. وقد حثُّ - سبحانه-عباده في كثير من الآيات على اكتساب العلم بالنظر والاعتبار والتأمّل في أفعاله والتدبّر ' في آياته، مثل قوله: ﴿ فَاعْتَبِرُوا بِا أُولِي الْأَلْبَابِ♦ <sup>٧</sup> وقوله: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتِ لِأُولِي الْأَلْبَابِ﴾ ^ وقوله: ﴿ أَوْلَمْ يَنْظُرُوا ﴾ أَو ﴿ [أَوْ] لَمْ يَتَفَكَّرُوا ﴾ '. وجعل الله -سبحانه -الجهل بالله وآياته منشأ الرجوع إلى نار الجحيم والعذاب الأليم، قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ نِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَسَنَّكًا وَنَسْحُشُوهُ يَسْوَمَ القِيامَةِ أَعْمِيٰ﴾ ``؛ فمن نسى ذكر الله، يكون من أهل العذاب ومستعدّاً للعقاب ويُحشر أعمى وأصمّ؛ لأنّ بناء الآخرة على «الصعرفة» و «الذكر»، لأنَّها نشأة إدراكيّة وذات " حيوانية -كما سنيين -، فعمارتها بالاعتقادات والنيّات الصالحة

٢ ) لك، مش ٢: الله.

٤ ) سورة فاطر، آية ١٠.

٦ ) مش ١،مش ٢: التدبير.

٨ ) سورة آل عمران، آية ١٩٠.

١٠ ) سورة طه، آية ١٢٦.

١ ) مش ١: + الله.

٣ ) سورة آل عمران، آبة ١٩١.

٥ ) مش ٢: + الله.

٧) در سورة حشر، آية ٢: ديا أولى الأبصارة.

٩ ) سورة اعراف، آية ١٨٥؛ سورة ق، آبة ٦.

١١) آس، لك: دار.

والإدراكات الخالصة؛ وبناء الدُّنيا على الظلمة الساديّة، وعمارتها بـالأمور الشهوية والأماني الباطلة، لأنّها نشأة كدرة ' جرمانية: ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هَٰذِهِ أَعْمَىٰ قَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلاً﴾ '.

فكن، يا أخي، من العارفين بالأسرار الإلهية ومن المشاهدين آيات أ الربوبية، حتى أشرق نور الحق من أفق الرحمة وانمحق ظلمة الوهم وغاب عن أفق الضلال، لترى الساكنين في أقاليم وجودك ورؤساء السفن الجارية في بحر بطنك، ليحيى من حيّ عن بيّنة ويهلك من هلك عن بيّنة أ.

...

٢ ) سورةاسراء، آية ٧٧.

٤ ) مش ٢: بآيات.

۱ ) دا:کنرجة.

٢ ) لك: الشاهدين.

ه ) با: الظلمة.

٦ ) ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلُكَ عَنْ بَيِّنة وَيَحْيِيٰ مَنْ حَيٌّ عَنْ بِيِّنَّةٍ ﴾ (سورة انقال، آية ٤٧.)



# الفُنَّ الثَّاني

في المبساحث المتعلّقة بالمعاد<sup>،</sup> ( وفيه مظاهر )

١ ) مش ٢: +الجسماني.



## المظهر الأؤل

## في إثبات المعاد الجسماني

اعلم أن المحقّقين من الفلاسفة والمحقّقين من أهل الشريعة ذهبوا إلى ثبوت المعاد، ووقع الخلاف في كيفيّته: فذهب جمهور المتكلّمين وعامّة الفقهاء إلى أنّه جسماني فقط، بناءً على أنّ الروح جرم لطيف سار في البدن إوجمهور الفلاسفة إلى أنّه روحاني فقط؛ وذهب كثير من الحكماء المتألّهين إلى القول بالمعادين جميعاً.

والمعاد الجسماني هو أنّ لهذا الشخص الإنساني روحاً وجسداً يعود في الآخرة؛ بحيث لو يراه أحد عند المحشر، يقول: «هذا فلان الذي كان في الدنيا». ومن أنكر هذا، فقد أنكر ركناً عظيماً من الإيمان، فيكون كافراً عقلاً وشرعاً،

١) لك، مش ٢: الاختلاف.

٢) آس (هامش): والقول بأنّ إعادة المعدرم مستنع يناقض هذا لأنّ زيداً الميّت مثلاً علم ينعدم أجزاؤه
 الأصلاة فإعادته غير معتنعة فقدير! (منه [النوري]) (أحدد).

٣) اصل: المتأهلين/بقيه نسخ: المتألهين/ج (نسخة بدل): ومشايخ العرفاء في هذه الملَّة.

ولزمه إنكار كثير من النصوص؛ ويصير من الملاحدة والدهريّة، من` الذين لا اعتداد بهم في الفلسفة ولا اعتماد عليهم في العقليّات ولا نصيب لهم منّ الشريعة. وهم الذين ينكرون حشر الأجساد والنفوس زعماً منهم أنّ الانسان إذا مات، فات وليس له عماد؛ أولئك أرذال الناس.

ونقل من جالينوس التوقّف في أمر المعاد، لتردّده في أمر النفس: هل هي المزاج فتفني<sup>7</sup> أم صورة مجرّدة فتبقيٰ؟.

واعلم أن اختلاف أصحاب الملل والديانات في هذا الأمر وكيفيّته إنّما هو لأجل غموض هذه المسألة ودقّتها، حتّى أنّ الحكماء ـ كالشيخ الرئيس ومَن في طبقته ـ أحكموا علم المبادئ، وتبلّدت أذهانهم في كيفيّة المعاد.

والكتب السماويّة أيضاً متشابهة آياتها في بيان هذا المعنى؛ إذ في الإنجيل ورد '': إن الناس يحشرون مسلائكة لا يطعمون ولا يشربون ولا ينامون ولا يتوالدون ''؛ وفي التوراة: إنّ أهل الجنّة يمكثون في النعيم عشر آلاف ''سنة، ثمّ يصيرون ملائكة، وأهل النّار يمكثون في الجحيم كذا، ثمّ يصيرون شياطين.

وفي بعض آيات القرآن أن الناس يحشرون على صبغة التجرّد، كقوله تعالى ٣٠: ﴿ كُلُّ آتِهِهِ يُومُ القِيامَةِ فُرُداُ﴾ ١٠؛ وفي بعضها على صبغة التجسّم، كقوله

١) دا، آس: -من/ك، ج: ممّن. ٢) مش ٢: في.

٣) اصل: الأجسام. ٤) مش ١، لك: لها.

ه ) در نسخ دیگر: أراذل / ج (نسخهٔ بدل): أرذل الناس رأیاً.

٦) مش ٢: فيفني. ٧) لك: الأدمان.

٨) چ: على. ٩ ) اصل: تبدّلت.

۱۰ ) اصل: وردت. ۱۱ ) دا، آس، لك: بتولُدون.

۱۲ ) دا، لك، چ: الف. ١٠ ) اصل، مش ١، مش٢، ج: -تعالى.

١٤ ) سورةمريم، أية ٩٥.

[تعالى]: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وَجُوهِمِ ﴿ . فَبعضها يدلّ على أَنّ المعاد للأبدان، وبعضها يدلّ على أنّه للأرواح. والحقّ أنّه لكليهما، والمُعاد في يوم المعاد هذا الشخص بعينه نفساً وبدناً ، وأنّ تبدّل خصوصيّات البدن من المقدار والوضع وغيرهما لا يقدح في بقاء شخصيّة البدن؛ فإنّ تشخّص كلّ بدن إنّما هو ببقاء نفسه مع مادّة ما وإن تبدّلت خصوصيّات المادّة، حتّى أنك لو رأيت إنساناً في وقت سابق ثمّ تراه بعد مدّة كثيرة وقد تبدّلت المحكم جسمه ، أمنك الله الإنسان؟

فلا عبرة بتبدّل المادّة البدنيّة بعد انحفاظ الصورة النفسانية، فكثير من لوازم هذه الأبدان مسلوب عن الأبدان الأخرويّة؛ فإنّ البدن الأخروي^كظلّ لازم للروح أو كعكس يُرى في مرآة، كما أنّ الروح في هذا البدن كضوء واقع على جدار. فتأمّل في هذا المقال ' ليظهر لك جليّة '' الحال!

١) سورة قمر، آية ٤٨. ٢) با: -نفساً وبدناً.

٣ ) ع: مائتها. ٤ ) لك: ـ تبلدت.

ه ) ج جسميّته. ٢ ) دا، لك: أمكنك.

٧) مش ١، أس، لك، ج: ٧- لا. ٨) مش ٢، أس، لك: الأَََّمُرويَّة.

٩ ) آس (هامش): قوله: «كضوء واقع على جدار» نعم التمثيل؛ فكما لا يقدح تبدّل الجدار في انسطاط الضموء بعينه، كذا لا يقدح تبدّل البدن في بقاء النفس بشخصه؛ والبدن الدنيوي ليس ظلاً لازماً للنفس، وإلالما يسخالف مقتضاه مقتضى النفس، فيتبدّل في المعاد ويصبير كظلّ لازم لها وكعكس محاك لها يحاكي ما في النفس من الصفات والملكات، كما أنّ الظلّ والعكس يحاكيان الشخص والأممل.

وهذا هو «تجسّم الأعمال» و «تجسّد الأخلاق» الوارد في الشريعة المقيّسة عن أنتتنا وسادتنا ـ مطوات الذ عليهم أجمعين ـ بعبارات مختلفة ألفاظها موافقة متعاضدة معانيها وسغزاها، كما ينظهر سن التنتيّع في كتب الأغبار، فتتبّع وانبّع، والعمدلك الذي هدانا بهذا وشرّفنا بالاستضاءة من أنوارهم والأعتداء بضياء شموسهم وأقمارهم ـ صلوات للذ وسلامه عليهم. (لأستاننا حسن النوري ـ مدخلك ـ انتقلتْ من خملَه.)

١٠ ) دا، مش ١: ذلك المقام /لك: هذا المقام. ١١ ) لك: حقيقة (نسخه بدل: جليّة).

اعلم أنّه إذا انقطع تعلّق النفس عن هذا البدن، تبقى النفس تحقيق

وتصلح النفس بتلفه . وممّا يدلّ بهذا قول موسى وعيسى وعيسى وعيسى وعيسى وعيسى وغيرهما من الأنبياء؛ وذلك أنّ موسى قال لأصحابه: ﴿ تُوبُوا إلى بارِبُكُم فَاقْتُكُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ - يعني هذه الأجساد - بالسيف، لأنّ جوهر النفس لا يناله الحديد؛ وقال عيسى عليه السلام علام الحواريين: «إذا فارقتُ هذا الهيكل ، فأنا واقف في الهواء عن يمين العرش بين يدي أبي وأبيكم أشفع الكم؛ فاذهبوا إلى الملوك في الأطراف وادعوهم إلى الله ولا تهابوهم، فإنّي معكم حيث ما ذهبتم بالنصر والتأييد لكم». وأشار سيدنا حصلى الله عليه وآله وسلم «إنكم تردون الموض» .

وممًا يدلّ عليه أنّ أهل بيت نبيّنا -صلوات الله عليهم - كانوا يعتقدون هذا الرأي، لتسليم أجسادهم ألى القتل بكربلا (اختياراً ورضى ، ولم يرضوا أن ينزلوا على حكم يزيد وابن زياد، وصبروا على الطعن والضرب والعطش؛ حتى فارقت نفوسهم أجسادهم وارتقت (ملكوت السماء (ولقوا آباءهم الطاهرين. ومن كلام الأكابر ما يدلّ على ذلك قول أفلاطون الإلهى في بعض حكمه الإ

١) لك: بتلفهه/دا: يتلقّه. ٢) سوره بقره، آيه ٥٤.

٣ ) مش ١، مش ٢: الكيل. ٤ ) دا، مش ١: أنتفع.

ه ) ج: الملوك/نسخ ديگر : الملكوت. ٦ ) ج: ترون.

٧ ) دا: إلىّ.

٨) «إنكم واردون عليّ الحرض» (بسمار الأنوار .ج٣٦، ص١٧٧: ج٩٦، ص١٠٧؛ «أنتم واردون عليّ» (بسمار الأنوار ،ج٣٦، ص١٩٧؛ عرد ركة «حوض».

۹ ) دا: اجتهادهم. ۱۰ ) مش ۲: بل.

۱۷ ) دا، آس: +إلى. السمارات.

۱۳ ) مش ۲: حکمته.

«لو لم يكن لنا معاد نرجو فيه الخير، لكانت الدنيا فرصة الأشرار»؛ وقال أيضاً: «نحن ههنا غرباء في أسر الطبيعة وجوار الشيطان، أُخرجنا من عالمنا بجناية كانت من أبينا آدم عليه السلام -». وقد أشرنا فيما سبق إلى عما يدلّ على ذلك.

وأيضاً، يدل بهذا قول فيثاغورس، حساحب العدد - في رسالته المعروفة بالوحسايا الذهبية في وصيته لديوجانس، في آخر وصيته: «إذا فارقت هذا البدن حتى تصير مُخلِّياً [مخلِّئ] في الجوّ، تكون حيئنذ سائحاً غير عائد إلى الإنسيّة ولا قابلاً للموت». \*

والغرض من الاستشهاد بكلام الحكماء ووصباياهم بعد أفعال الأنبياء لأنّ في الناس أقواماً من المتفلسفين لا يعرفون من الفلسفة إلّا اسمها ولا يفهمون أسرارها، فيضلّون وهم لا يشعرون.

واعلم أيضاً، أنّ النفس إذا تركت تدبير البدن لفساد المزاج، فلا يخلو إمّا أن ينتقل إلى عالم العقول ٧، أو إلى عالم المثال - الذي يقال له «الضيال المنفصل» تشبيهاً لها بالخيال المتّصل -، أو إلى بدن حيوانى من هذا العالم، أو تصير

۲ ) اصل: أسرار.

١ ) اصل: عرفاء.

٤ ) مش ٢، آس، لك، ج: - إلى.

٣ ) ج: بخيانة.

ه ) در ترجمه انگلیسی چنین آمده است:

<sup>&</sup>quot;Leaving behind thy body, thou dost come. To the free upper Air, then Shalt thou be. Deathless, divine, a mortal man no more." (The golden verses of the Pythagoreans.)

در ممورتی که تعبیر انگلیسی: «To the free...air» صحیح باشد، باید متن عربی نیز وفی مخلّی الجو» خوانده شود. ۲ ) مش ۲: أقوال.

٧ ) اصل: العقل.

معطَّلة.

فالاحتمالات لا تزيد عن أربعة، فالآخران باطلان؛ فبقى الأوّلان: أحدهما المعقربين، وثانيهما لأصحاب اليمين وأصحاب الشمال على طبقات من كل صنف.

كشفُ غطاءٍ

اعلم أنّ نفس الإنسان لا تتناسخ من بدن إلى آخر في الدنيا؛ سواء كان إنسانيّاً وهو المسمّى بـ «النسخ» ـ، أو

حيوانيّاً ـوهو «المسخ» ـ، أو نباتيّاً ـوهو «الفسخ» ـ، أو جماديّاً ـوهو «الرسخ». نعم للنفوس نشآت مختلفة في دار أخرى غير هذه الدار.

والتناسخ بمعنى صيرورة النفس بحسب النشاة الأخرى متصوّرة مسورة حيوانيّة أو نباتيّة أو جماديّة ناقصة المراتب بحسب أخلاقها الدنيّة وعاداتها الرديّة، فليس مخالفاً للتحقيق؛ بل هو ثابت عند أهل الحقّ وأرباب الملل والشرائع، كما في قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَجَعْلَ مِنْهُمُ الْقِزَدَةَ وَالخَنازِيرَ وَعَبَدَ الطَاعُوت ﴾ أي مسخهم إليها، وقوله \_ تعالى \_: ﴿ فَقُلْنا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةُ السِئِينَ ﴾ "، يعنى بعد المفارقة البدنيّة؛ وكقول النبي \_ صلى الله عليه وآله وسلم \_: «يحشر الناس يوم القيامة على وجوه مختلفة » "، أي على صور منسبة لهيئاتهم النفسانية.

١) آس، لك: إحداهما. ٢) ج: \_الإنسان.

٣ ) مش ٢، دادمش ١، آس: مصوّرة بصور/ج: مصوّرة يصورة.

٤) سورة مائده، أية ٦٠. ٥) سورة بقره، آية ٥٥.

٦) حديثي با اين الفاظ يافت نشد، ولي احاديث متعدّدي هست كه «وجوه مختلفة» در آن به وجهي خاص بيان شده مانند: «يحشر الناس يرم القيامة عُراة حُفاة عزلاء، «في صورة حمير» يا «في عنقه طوق».

٧ ) لمهيّاتهم.

ولذا قيل: ما من مذهب إلّا وللتناسخ فيه قدم راسخ؛ وبهذا المعنى محمول ما ورد من القول بالتناسخ، من أساطين الحكمة، كأفلاطون ومن قبله مثل سقراط وفيثاغورس وانباذقلس وإغاثاذيمون وهِرمِس المسمّى بوالد الحكماء.

وإذا حققت هذا، يظهر لك أنّ النزاع لفظي؛ فالكلّ متّفقون في بطلان التناسخ بالمعنى المشهور. ومن التناسخ الحقّ عند أثمّة الكشف والشهود وأرباب الملل والشرائع ما يمسخ الباطن وينقلب الظاهر من صورة ما ينقلب إليه الباطن لغلبة القوّة النفسانية متى صارت تغيّر المزاج والهيئة على شكل ما هو عليه من صفة حيوان، وهذا في توم غلبت شقوة نفوسهم وضعفت عقولهم.

وهذا المسخ كثير في زماننا هذا، كما كان مسخ الظاهر في بني إسرائيل. ويدلٌ بهذا آقول النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - في صفة قوم: «إخوان العلائية أعداء السريرة، ألسنتهم أحلى من العسل وقلوبهم وقلوب الذشاب يلبسون للناس جلود الضأن من اللين» وهذا مسخ البواطن، فهو أن يكون قلبه قلب ذئب، وصورته صورة إنسان؛ والله العاصم من هذه القواصم.

اعلم أنّ المشهور في بيان إبطال التناسخ أنّ النفوس إذا كانت مستنسخة، لزم أن يكون لبدن واحد نفسان أو لبدن واحد نفوس، والكلّ محال. وهذا الدفع مشهور، كما ذكره الشيخ في الإشارات. ولنورد بعض حججهم؛ ^ كلام في دفع حجج الخصوم

۲ ) اصل: \_في.

٤ ) ج: +أمرٌ من الصبر.

۱ ) دا: تظهر. ۳ ) اصل: هذا.

ه ) در بحار الأثوار روایات متعدّدی از این حدیث هست، از جمله در: ج۱، ص ۲۲٪ ج ۲۷، ص ۹۹٪ ج ۲۳، ۲۰ از آس: +مسخ الظراهر وأمّا

٨) مش ٢: \_ كلام/دا، آس، لك: إشراق عقلى.

۷) همه نسخهها ـ جز «دا»: – فهر.

ونجب عنهم بتوفيق الله ـ جلَّ ذكره ١٠.

حجّة لهم، وهي أنّ الجُهّال والفَجَرة لو تجرّدوا عن الأبدان والأجرام وعن قرّة مُذكّرة لقبائع أفعالهم وخطا جهالاتهم مُدركة لملكاتهم وآرائهم، فتخلّصوا إلى الملكوت الأعلى، فأين الشقاوة؟

والجواب: إنّ لهم أبداناً أخروية حشروا إليها وأدركوا بها وتعدّبوا بأنواع الآلام المناسبة لأعمالهم.

حجّة أخرى: ليس للحيوان عضو إلّا وللحرارة عليه سلطنة بالتحليل؛ ثمّ إنّ للحيوانات عجائب أفعال وحركات ذهنيّة، كالنحل ومسدّساته، والعنكبوت ومنسوجاته، والقرد والببّغاء ومحاولاتهما لأفعال العقلاء، وغير ذلك من رياسة الأسد وتكبّر نُمِر وسماع الإبل وفراسة الفرس ووفاء الكلب وحيلة الغراب، و مهذه كلّها ليست بكيفيّة المزاج أو بالطبيعة الجرميّة؛ واحتراز الغنم عن الذئب إن كان عن ' جزئي يحفظ في الخيال، فلم ' يكن محترزاً ' عما يخالفه في المقدار والشكل واللون، وإذ ليس، فعن ' معنى كلّي يستلزم نفساً مجرّدة لم يجز في العناية إهمالها دون الصعود إلى رتبة الإنسان أو الوصول إلى السعادة العقلية بعد المفارقة.

١) ج: بترفيق الله تعالى. ٢) لك: وهو.

٣ ) مش ٣: الفجَّار (ونسخه بدل: الجُهَّال). ٤ ) اصل: نذكره.

ه) مش ٢: الملأ. ٦) مش ٢: للإنسان.

٧) در اصل: السعاو/مش ٢: اليساو/دا، أس: البيضاء/ج: الببغاء. زيرا بوزينه رفتار أدميان را تقليد مىكند و طوطى گفتار أنها را.
 ٨) ج: ـ و.

٩) اصل الك ، مش ١ ، مش ٢ : ـ ليست. ١٥) ج: + خرف.

١١) آس: ــ قلم. ١١٧) مش ٢ دا: يحترز.

۱۲ ) اصل: عن.

الجواب : إنّ لكلّ حيوان مَلَكاً يلهمه وهادياً يهديه إلى خصائص أفاعيله العجيبة، كما في قوله تعالى .. ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى النَّحْلِ... ﴾ . وأسخف التناسخيين آفي الرأي من ذهب إلى امتناع مفارقة شيء من النفوس عن الأبدان لأنّها جرميّة النسخ متردّدة في أجساد الحيوانات؛ ﴿ أُولَٰ مُكُنَّ مُحُنًّ عُمْمِتِ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعْنَهُ مُعَنَّ عُمْمِتِ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعْنَهُ وَسُاءَتْ مَعبيراً ﴾ .

اعلم أنّ الغزالي صرّح في أ مواضع من كتبه أنّ المعاد تذنيب الجسماني هو أن يتعلّق المفارق عن بدن ببدن آخر أم واستنكر

عود أجزاء البدن الأوّل. قال: إنّ زيداً الشيخ هو بعينه الذي كان شاباً وهو بعينه الذي كان شاباً وهو بعينه الذي كان طفلاً وجنيناً صغيراً في بطن الأمّ مع عدم بقاء الأجزاء؛ ففي الحشر أيضاً كذلك. وقال: هذا ليس بتناسخ، فإنّ المُعاد هو الشخص الأوّل والمتناسيخ شخص الآخر؛ فالفرق بينهما أنّ الروح إذا صار مرّة أخرى متعلقاً ببدن آخر، فإن حصل من هذا التعلق الشخص الأوّل، كان حشراً واقعاً لا تناسخاً.

وقسال فـي مسوضع آخــر : إنّ الزوح يسعاد إلى بسدن آخـر غير الأوّل و لا يشارك `` في شيء من الأجزاء. ثمّ قال: فـإن قـيل: هـذا هــو التناسخ؛ قلنا:

دا: +و.
 اسور قنحل، آیة ۲۹.

٣ ) اصل وبقية نسخهما بجز مش ١، مش ٢: التناسخين.

در آس، لك، چ/در اصل ربقیه نمخهها: من. ٥) سورهٔ فتح، آیهٔ ٦.

٦ ) ج (نسخه بدل) : +کثیر من.

٧) تهافت الفلاسية، مسئلة ٢١ (ص ٢٤٦، ط فخرى ماجد، دار المشرق).

٨) لك: أخرى. ٩ ) لك: فهي في.

۱۰) دا: شخصاً. ۱۱ ) مش ۱۰ آس، چ: +له.

سلّمنا، ولا مُشاحّة في الأسماء ، والشرع جوّز هذا التناسخ. فتلقّاه جماعة بالقبول، لزعمهم أنّ المحذور من قول هذا الفاضل إطلاق «التناسخ»، حتّى أجاب بأنّ الشرع جوّز هذا النحو من التناسخ.

والظاهر أنّ الإشكال المذكور اللازم للتناسخ الغير المجوَّز وارد ههنا -أيضاً-من كون بدن واحد ذا نفسين؟! لأنّ كلامه في غاية الإجمال، ولم يظهر منه الفرق بين «الحشر» و «التناسخ».

وقد علمت أنّ الحقّ في المعاد عود البدن بعينه وشخصه، كما يدلّ عـليه الشرع الصحيح من غير <sup>7</sup> تأويل، ويحكم عليه العقل الصريح من غير تعطيل.

\*\*\*

٢ ) مش ٢: تعيّن.

١) تهافت القلاسطة، ص ٢٤٧.

٣) لصل: ـ غير.

# المظهر الثاني

# في أنّ الإنسان يُبعَث بجميع قواه وجوارحه

اعلم أنّ كلّ قوّة من قوى العقل العملي للإنسان يسرى من نفسه إلى البدن ، فإنّ النفس بمنزلة طير سماويّ له أجنحة ورياش. فالجناحان قوّتاه العلميّة والعمليّة، ورياشه هي القوى، والبدن الجسماني بمنزلة البيضة الّتي يخرج منها الطير؛ فإذا حان وقت الطيران، يطير بجناحيه إلى السماء ويحمل معه كلّ ريشة من رياشه. فهذا هو مثال النفس؛ والغرض من بعث القوى الإشارة إلى أنّ لكلّ قوّة كمالاً ولذة وألماً يناسبها.

اعلم أنّ خلق «عالم الكبير» وبعثه كخلق «عالم الصغير» وبعثه: ﴿ مَا خَلْقُكُمُ وَلا بَعْتُكُمُ إِلا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ \*. فكما أنّ أعضاء البدن

تحقيق

١) لك: يعقه. ٢) بادمش ٢: هو.

٣ ) دا، آس: +وبعثاً.

ه ) سورة لقمان، آية ٢٨.

بعد الفطرة مستحيلة كائنة فاسدة وروحه باقية، إلّا أنّها في أوائل النشأة ضعيفة الوجود و بالقرّة شبيهة بالعدم، حتّى يخرج في أيّام الحياة البدنيّة من القرّة إلى الفعل ويشتد وجود الروح ويستكمل ويقوى على التدريج، ويضعف البدن ويهرم ويكلّ القُوى والآلات شيئاً فشيئاً، وهكذا إلى أن يفنى البدن ويموت: ﴿كُلُّ نَفْسِ دَائِقَةُ الْمَوْنِيَ وَالآلات شيئاً فشيئاً، وهكذا إلى أن يفنى البدن ويموت: ﴿كُلُّ الْحَجِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مَرْضِيَةٌ ﴾ أ؛ [ف]كذلك جملة العالم، فإنّ السماوات والأرض وما بينهما أبداً في الانتقال والتبدّل، حتى يخرج ما فيها من النفوس والأرواح من القرّة إلى الفعل على التدريج في مدّة عمره الطبيعي ويدور كلّ ما هو درّار في مدّة خمسين ألف سنة، فيرجع في تلك المدّة جميع النسب والأوضاع إلى ما كانت أوّلا، لقوله - تعالى -: ﴿وَالسَّفَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ﴾ وقوله: ﴿ وَالسَّفَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ﴾ وقوله: ﴿ وَالسَّفَاءِ ذَاتِ الرّجْعِ ﴾ وقوله:

فإذا انقضت المُدّة وتمّت العِدّة، برزت إلى عالم الآخرة حقيقة الدنيا وخرجت من القوّة إلى الفعل جميع ما هو مكنون في قبور الأجسام ومخزون في صدور النفوس أوخزائس الأرواح: ﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالصَلائِكَةُ صَفَةً لا يَتَكُلُّونَ إِلا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرُّحْمَنُ وَقَالَ صَوْاباً ﴾ أ.

١ ) ج: +ر /بقية نسخ: ـر.

٢ ) سورة آل عمران، آية ١٨٥؛ سورة انبياء، آية ٣٥؛ سورة عنكبوت، آية ٥٧.

٣ ) سورة قجر ، آية ٧٧ و ٧٨. ٤ ) دا: جعل.

ه ) مش ۲: و. ۲ ) با: ــهو.

۷ ) سورة طارق، آية ۱۱. ۸ ) سورة معارج، آية ٤.

٩ ) ج: النفس. ١٠ ) سورة نبأ ، آية ٢٨.

اعلم أنّه كما الله أنّ الشخص الآدمي إذا عرض له الموت وخرجت تنبيه روحه من البدن، قامت قيامته، لقوله حصلي الله عليه و آله

وسلم ـ: «من مات فقد قامت قيامته» أن وعند ذلك انفطرت سماؤه التي هي أمّ دماغه، وانتثرت كواكبه التي هي قواه المُدركة، وانكدرت نـجومه التي هي حواسه، وكُوَّرت شمسه التي هي قلبه ومنبع أنوار قواه وحرارته الغريزيّة، وتزلزلت أرضه التي هي بدنه، ودُكّت جباله التي هي عظامه، وحُشرت وحوشه التي هي قواه المحركة ال

فكذا قياس موت «الإنسان الكبير»، أعني جملة العالم الجسماني الذي هو حيوان مطيع لله متحرّك بالإرادة، وله بدن واحد هو جرم الكلّ وطبع واحد سار في الجميع وهو طبيعة الكلّ ونفس واحدة كليّة وروح كلّي ١٠ مشتمل على جميع العقول المعبّر عنه بالعرش المعنوي الذي يستوي عليه «الرحمان».

فبدن العالم وطبيعته هالكتان داشرتان؛ وأمَّا نفسه وروحه الكليّتان،

الغرض من هذا التثنيه الإشارة إلى أنّ الإنسان المسمى بالعالم الصغير مع العالم الكبير متساويان في الغناء وفي كيفيته، فتأمّل! (منه .أحمد.)

٢) ر.ك: بحار الأنوار (٣٣٤، ص١٧) و (ج١١، ص٧)؛ الفتوحات المكية ج٤، ط عثمان يحيى، ص ٤٤٨.

٣ ) اقتباس از آية مباركه: ﴿إِذَا السماء انفطرت﴾ (سورة انفطار، آية ١).

<sup>2)</sup> در بیشتر نسخ: انتشرت. که بقرینه عبارات دیگر رآیهٔ مبارکه سورهٔ انفطار «انتثرت» گزیده شد.

اقتباس از آیهٔ مبارکه ﴿وإذا النجوم انکدرت﴾ (سورهٔ تکویر ، آیهٔ ۲).

٦ ) اقتباس از : ﴿إِذَا الشَّمْسِ كَوَّرِتَ﴾ (سورة تكوير، آية ١).

٧) اقتباس از: ﴿إِذَا زَازَاتَ الأَرضَ زَازَالُها﴾ (سورة زازله،آية ١).

٨) اقتباس از آیة مبارکة: ﴿كلاّ إِذَا دَكْتَ الأَرض دِكاً﴾ (سورة فجر ، آیة ٢١).

٩ ) التباس از: ﴿وإذا الوحوش حُشرت﴾ (سورة تكوير، آية ٥).

۱۰ ) دا: المدركة. المش ١٠ آس، ﷺ كُلُّ

محشورتان إلى الدار الآخرة، راجعتان إلى الله، قائمتان عنده: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقِىٰ وَجْهُ رَبِّكَ نُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ (.

...

-

١) سورةرمنن، آية ٢٦ ر ٢٧.

## المظهر الثالث

## في حقيقة الموت

اعِلم أنَّه قد ثبت أنَّ الإنسان مركِّب من جوهرين: بدن جسمانيّ، ونـفس عقلاني. والبدن «محمول»، والنفس «حامِلة» له !؛ لا أنَّ البدن حامل ً لها، كما ظنَّ أكثر الخلق<sup>7</sup>، حيث قرع أسماعهم أنّها زبدة العناصر وصنفوة الطبائع، وليس الأمر كما توهّموه.

ولا تظنُّنَ \* أنَّ ما سردنا عليك مناف لقول المتألهين ٢ من أنَّ النفوس مسافرون الى الله - تعالى - والأبدان مراكب المسافرين؛ لأنَّ قولهم يُعين ^ ما قلنا ٩، لأنَّ الراكب يحفظ المَركَب ويُربِّيه.

> ٢ ) دا: حاملة. ۱) چ: ـ له.

٤ ) مش ١: صفة (خل: صفرة). ٣) لك: الفلائق.

٦ ) مش ٢: متألهين /لك: متألهين الفلاسفة. ه ) ج: لا تظنّ (خ ل: تظنن).

۸ ) چ: بعین.

۷ ) مش ۱، مش ۲، دا، لك، چ: مسافر.

٩ ) آس: قلناه.

وبالجملة، حقيقة الموت انزجار النفس أوَّلاً ' عن البدن و إعراضها عن عالم الحواس، وإقبالها على الله وملكوته على التدريج؛ حتى إذا بلغت غايتها من التجوهر٬ ومبلغها من الفعليّة والاستقلال في الذات٬ ينقطع تعلّقها عن البدن بالكليَّة، وهذا هو «الأجل الطبيعي» القضائي، دون «الأجل الاخترامي<sup>٤</sup>» الذي هو. بحسب القواطم الاتّفاقية ° القدريّة. وليس الأمر في حقيقة الموت ما قاله ' بعض الطبيعيّين والأطبّاء ٢ من أنّه / انقطاع تعلّق النفس من ١ البدن لفساد مزاج البدن واختلال ١٠ السة.

ولنذكر التوضيح ١٠ المقام مثالاً مقرّباً إلى الأفهام؛ فاعلم أنّ مثال البنية الإنسانية في هذا العالم مثال السفينة في الحكمة ١٦ الإلْهيَّة ١٢، ومن فيها من القوى النفسانيّة والجنود المسخّرة بإذن الله آمر هذه السفينة لِمصَلحَة ١٠ حالها؛ فإنّ سفينة البدن لا يتيسّر لها السير إلى الجهات إلّا بهبوب ١٠ رياح الإرادات التي يختار ١٦ صاحبها؛ فإذا سكنت الربع، وقفت السفينة عن الجريان: ﴿ بِسُم اللهِ

١ ) ع: -أرلاً/مش ٢: له ولا.

٣ ) دا: فبالذات.

٢) اصل: والجوهر.

٤ ) اصل: الاختراعي.

ه ) اصل: -الإتفاقيّة. ٦ ) لميل: قال.

٧ ) لك، آس (هامش): وما يقال من أقوام (ظ أقوال) جالينوس في سبب الموت الطبيعي مـن أنّ عـروضه لاستيلاء الحرارة على رطوبات البدن ليفنيها ثم يغنى البدن بفنائها، وما استثلُوا به ـ على مذهبهمـ من أنّ هما هو سبب الحياة هو سبب الموته، لا ينافي لما سردنا عليك من حقيقة الموت؛ لإمكان الانطباق بين المذهبين، وفكلً عزب بما لديهم فرحونه. (منه ـ ره). ٨ ) مش ٢، لك، ڇ: أَنَّ.

١٠ ) لك، ج: اختلال /اصل و نسخ ديگر: اختلاف. ٩ ) دا، آس: عن.

١١ ) همهٔ نسخ: +هذا. ١٢ ) لك: محكمة/ج: المحكمة الآلة في البحر.

١٢) أصل: الإله. ١٤ ) اصل وبقيه نسخ -بجز أس-: المصلحة.

١٥ ) اصل: لهبوب. ١٦) اميل: مختان

#### مَجْرانِهَا وَمُرْسَنِهَا﴾ ١.

فكما أنّه إذا سكنت الريع -التي نسبتها إليها كنسبة النفس إلى الجسد -، وقفت السفينة قبل أن يتعطّل شيء من آلاتها؛ كذلك جسد الإنسان إذا فارقته النفس، لا يتهيّأ له الحركة وإن لم يعدم من آلته شيء إلّا ذهاب ريح الروح منه. وبالبرهان حُقّق أنّ الريح ليس من جوهر السفينة، ولا السفينة حاملة للريح، بل الريح حاملها؛ كذلك الروح ليس من جوهر الجسم.

وتحدّس من هذا الفرق بين الأجل الطبيعي والاخترامي، المسمّيان عند المحدّثين به الأجل المعتودي إلى الموقوفي »، لأنّ الفرق في مثال السفينة ظاهر؛ لأنك إذا علمت أنّ هلاك السفينة إذا هلكت ـ لا يخلو من حالين: إمّا بفساد من جهة ورمها أو انحلال تركيبها، فيدخلها الماء، ويكون ذلك سبباً لفرقها واستحالتها وهلاك من فيها إن غفلوا عنها ولم يتداركوا بإصلاحها لها الكهلاك الجسم وقواه من غلبة إحدى ١٠ الطبايع من تهاون صاحبه به وغفلته، فلا تبقى النفس معه وقت الفساده؛ كما لا تبقى الربع للسفينة، والربح موجودة في هبوبها غير معدومة في الموضع ١٠ الذي كانت قبل السفينة؛ فهذا هو الأجل ١٠ الاخترامي. وأمّا الأجل الطبيعي، مثل أن يكون هلاك السفينة بقرة الربح العاصفة الهاوية ١٠

٢ ) مش ٢. لك، ج: إليه.

٤ ) دا: الجوهر،

٦) اصل، مش ٢: الاختراعي.

A ) مش ۲: \_إذا هلكت.

١٠ ) اصل: لقراقها.

۱۲ ) چ: إحدى/اصل و نسخ دېگر: أحد.

١٤ ) لك: المراضع.

١٦ ) ج: الهابّة.

١ ) سورة هود ، آية ٤١.

٣ ) لك: للمركة.

ه ) اميل: حامل.

٧ ) مش ٢: الموقوتي.

٩) مش ٢: ــجهة.

١١ ) مش ٢: ـ لها/ آس: بإصلاح حالها.

۱۳ ) دا: ـ وقت.

١٥ ) دا: ــالأجل.

الواردة ' منها على السنفينة، ما ليس في وسنع آلتها حملها'، فيضعف الآلة وتكسّرت الأداة و فرقت السفينة؛ فكذلك الروح والجسم.

فإن كان الساكنون في السفينة عارفين بموجب التقدير الإلهي، اطمأنت نفوسهم وسلّموا إلى ربهم ووعظ بعضهم بعضاً بالصبر وقلّة الجزع وشوق الارتحال إلى دار المعاد: فإذا تمّ لهم° هذا العمل والسياسة، فقد استراحوا من الغمّ والهمّ ووصلوا إلى النعيم الدائم أ. وإن كانوا غير عارفين، فجزاؤهم الجحيم والحرمان عن النعيم والبعد عن الحقّ العليم.

فاعلم أيها السالك الخبير والطالب البصير أنك قاصد بحسب الفطرة إلى ربّك، صاعد اليه منذ يوم خلقت نطفة في الرحم، تنقل من حال إلى حال، ومن مرتبة إلى مرتبة إلى مرتبة، حتى تلقى ربّك وتشاهده وتبقى عنده منفسك. إمّا فرحانة ملتذة مسرورة مخلّدة أبداً مع النبيّين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً (؛ وإمّا محزونة متألّمة خاسرة معذبة ( بنار الله الموقدة مع الكفرة والشياطين والفجرة، فبئس القرين \_أعاذنا الله وإيّاكم من شرّ هذه النفوس المرددة ( المهلكة.

۱۲ اعلم أنّ الروح إذا فارق البدن العنصري، يبقى معه أمر تذنيب ضعيف الوجود من هذا البدن، قد عبر عنه في الحديث

۲) دا: +و.
۲) اصل: حلّها.
۲) دا: مش ۲: تکشرت /اصل و نسخ دیگر: تکشر.
2) چ: الأدوات.
۲) مش ۲: الدائمي.
۲) مش ۲: الدائمي.
۸) چ: عند.
۸) چ: عند.
۲) عند.

١٠ ) اقتباس از: سورهٔ نساء، آیهٔ ٦٩. ١١ ) مش ١: متعذَّبة.

۱۷ ) لك: الرديّة. ١٢ ) ع: تنبيه.

به عَجِب الذَّنَب» . وقد اختلفوا في معناه: قيل: هو العقل الهيولاني، وقيل: الهيولى الأجنب الدّنَب، وقيل: الهيولى الأولى . وقيل: الأجزاء الأصليّة ، وقال أبو حامد الغزالي: إنّما هو النفس وعليها منشأ النشأة الآخرة ، وقال أبويزيد الوقواقي: هو جوهر فرد يبقى من هذه النشأة لا يتغيّر وينشأ عليه النشأة الثانية ، وعند الشيخ العربي هي أعيان الجواهر الثابتة .

ولكلٍّ وجة، و الكن الحقّ بقاء «القرّة الخيالية» أ؛ فالنفس أإذا فارقت البدن وحملت المتخيّلة المدركة للصورة (الجسمانية، فلها أن تدرك أموراً جسمانية وتتخيّل ذاتها بصورتها (الجسمانية التي كانت (تحسّ بها في وقت الصياة الحما في المنام كانت تتصرّر بدنها الشخصي مع تعطّل هذه الحواس ـ؛ فإنّ للنفس في ذاتها سمعاً وبصراً وذوقاً وشمّاً تدرك بها المحسوسات الغائبة عن

أبو هريرة عن رسول الله (ص) قال: كلّ ابن آدم تأكله الأرض إلاَ عَجب الذّنَب، منه خُلق وفيه ومنه يحركب.
 (موطأمالك: ج١، ص٢٦١) ركفا في سنائز الصحاح السنة.

٢) قائل مشخص نشد ولي اين عقيدة برخي از فلاسفه ومعتزله بوده است.

٣ ) عقيده برخي از متكلمين است. (رك: ايجي، المواققه ص ٣٧٢.)

تهافت الفلاسفة (نقل به معنى از ..).

٦ ) وكذا لز اين الراوندي.

٧) بايد دانست كه بقاء خيال بعد از مرك نيز از اين عربى است (ر. ك : ابن عربى، الانترحات المكية، باب ١٣٠) در باب ٢٤ (في معرفة القيامة) رى مىگريد : دوالذي وقع لى به الكشف، الذي لا أشك فيه، أنّ العراد بعجب الذّنب هر ما تقوم عليه النشأة وهو لا يبلى، أي لا يقبل البلن. [در نسخه عثمان يحيى : ابو زيد الوقوالتي. (ج٤ هي ١٤٥٠)]

٩) أس (هامش): المجرّدة عن النشأة الماديّة دون النشأة الصوريّة، وعليها ينشأ النشأة الثانية الجسمانيّة،
 كما أقام المصنف \_ره\_البرهان عليها وشيئة تواعدها، فافهما (لمحررها،)

١٠ ) مش ٢: بالنفس. ١٠ ) مش ١، مش ٢، لك، ج: للصور.

۱۲ ) مش ۲: بصورة. ۱۲ ) دا: - كانت،

هذا العالم إدراكاً جزئيّاً، فيتصوّر ذاته مغارقة عن الدنيا ويتوهّم نفسه عين الإنسان المقبور الذي على صورته ويجد بدنه مقبوراً ويدرك الآلام الواصلة إليه على سبيل العقوبات الحسيّة .

ولا تعتقد أنّ هذه الأمور التي يراها الإنسان بعد موته من أحوال القبر وأهوال البعث أمور موهومة لا وجود لها في الأعيان -كما زعمه بعض المتشبثين بأخيال الحكماء الغير الممعنين في أسرار الوحي والشريعة : فإنّ من كان معتقداً هذا مفهو كافر ضال في الحكمة؛ بل أمور القيامة أقوى في الوجود وأشد تحصّلاً في التجوهر.

\*\*

١ ) مش ٢: المصنور. ٢ ) ج: السّيئة.

٣ ) و: +الإسلاميين.

٤ ) دا، لك، آس: أذيال/ظ جمم فخيل»، ودر خيل نكته اي است كه در ذيل و اذيال نيست.

ه ) لك: لهذا.

آ ) أس (هامش): لتجرّدها عن العادّة التي هي مناط الضعف والقرّة والفعية، دون العسورة التي هي منشئاً القرّة والفعلية والحضور. وقد أقام المصنف - قدس سرّه-البرهان على أنّ شبيئية الشبيء وشحصّله وضعليته بعدورته لا بماذته، حتّى إنّ الشيء لو جرّد عن مادّته لتبقى هذيته وشخصيته بحالها، والشيء شيء بالصورة لا بالعادة، لأنّه من جهة العادة والمرّدها)

### المظهر الرابع

### في ماهيّة القبر وعذابه وثوابه

اعلم أنّ للإنسان الكامل في أيّام كونه الدنياويّ أربع حياتات ! النباتيّة والحيوانيّة والنطقيّة والقدسيّة ! اثنتان دُنياويّتان، واثنتان أخراويّتان. فإن شئت توضيح هذا المقام، فعليك التفهّم بمثل هذا الكلام وإن شئت مثلاً لهذا، فنضرب لك مثلاً كالكلام؛ فإنّ له حياة امتداديّة نفسيّة اهي بمنزلة الطبيعة النباتيّة "، وحياة صوتيّة لفظيّة هي بمنزلة الحيوانيّة، وحياة معنويّة هي بمنزلة الروح الإلهي.

فإذا خرج الكلام من جوف المتكلّم ودُنياه، دخل إلى باطن السامع وأُخراه؛ فورد أُوّلاً في منزل صدره، ثمّ إلى قلبه. فإذا ارتحل من عالم التكلّم (والحركة إلى

١ ) اصل: حيوانات. ٢ ) مش ١، مش ٢، آس: -هذا.

٣ ) لك: \_ ترضيح هذا المقام... وإن شئت. ٤ ) دا: + ر.

ه ) مش ۲: الثانية. ٦ ) دا: + ر.

٧ ) لك: المتكلّم.

عالم السمع والإدراك، انقطعت عنه الحياتان الأوليان، لأنّه انقطع النّفَس وعدِمَ الصوت. فلا يخلو حاله بعد ذلك عن أحد [الأمرين] ؛ لأنّه إمّا في روضة من رياض الجنّة، وذلك إذا وقع في صدر منشرَع بأنوار معرفة الله وإلهامات ملائكته فيكون قرين ملائكة الله وعباده الصالحين الزائرين لهذا القبر؛ وإمّا في حُفرة من حُفر النيران، وذلك إذا وقع في صدر ضيّق حرج مشحون بالشرور والآفات موطن للشياطين والظلمات ومورد للعنة الله ومقته مخلّداً في العذاب. فإنّ من البواطن والصدور ما ينزل عليه كلّ يوم ألوف من الملائكة والأنبياء والأولياء، لغاية صفائه، فهو كروضة الجنان؛ ومنها ما يقع فيه كلّ يوم ألف وسواس وكذب وفحش، فهو بعينه من الضيق والظلمة كمُفرة من حفر النيران، فهر يستحقّ اللعنة والعذاب الأليم: ﴿مَنْ شَرَحَ بِالْكُلُو صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِنَ فهر يستحقّ اللعنة والعذاب الأليم: ﴿مَنْ شَرَحَ بِالْكُلُو صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِنَ

فكذلك الإنسان إذا مات وارتحل عن \* هذا العالم، فقد بقيت له حياتان أخرويّتان إن كان من أهلها وانقطعت عنه حياة "النباتيّة والحيوانيّة: وإنّما قلنا «انقطعت» دون «انعدمت» لأنّ التحقيق "أنّ ما وجد من الأشياء لا يمكن انعدامه بالحقيقة، وإلّا فيلزم أن يكون قد خرج وزال عن علم الله \_ سبحانه وقد قال

٢ ) دا: الملائكة.

١) همه نسخ: أمرين.

<sup>،</sup> ٤ ) مش ٧:مخلّد.

۲ ) با: مثقه.

٦ ) لك: +من رياض.

ه ) مش ۲: علیه/اصل و نسخ دیگر: \_ علیه.

۸) سورة نطر، آیة ۸۰۸

٧ ) همة نسخهما: أليم.

١٠ ) آس: حياتا.

۹ ) وزمن

١١ ع (هامش): يعنى، إنّ الأشياء التي صارت موجودة امتنع انعدامها، للزوم زوالها وخروجها عن علم الله -سبحانه (منه)

ـ تعالى ـ: ﴿لاَ يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ وَلاَ فِي الْأَرْضِ﴾. '

واعلم أنّ لكلّ من الحياة النباتيّة والحيوانيّة قبراً هو مقدار تكوّنهما التدريجي ومدّة تقلّبهما الاستكمالي في دار الدنيا. وهي مقبرة ما في علم الله من صور الأكوان الحادثة الموجودة سابقاً والاحقاً في علمه - تعالى - قبل ورودها في قبور هذه الدنيا، وبهذه القبليّة أشير في قوله - صلى الله عليه وآله وسلّم -:

«خلق [الله] الأرواح قبل الأبدان بألفي عام»؛ وبعد صدورها عنها، لقوله - تعالى ..: ﴿ وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ﴾ ". وأشار إلى اجتماع القبليّة والبعديّة بقوله: ﴿ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ ".

وأمّا قبر النفس والروح، فإلى مأوى النفوس ومرجع الأرواح، «كُلُّ شَيْءٍ يَرْجِعُ إلى أَصْلِهِ» و ﴿إِنَّا لِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ زَاجِعُونَ﴾ ^.

اعلم أنّ الموت يرد على الأوصاف لا على الذوات ، لأنّه حشف غطاء «تسفريق» لا «إعدام» و «رفع»؛ وأنّ المقابر نسبخها عرشيّة وبعضها فرشيّة، لأنّ الله سبخانه أبدع بقدرته الكاملة دائرة العرش بعقلها ونفسها فجعلها مأوى القلوب والأرواء، وأنشأ بحكمته البالغة نقطة

١) سورة سبأ، آية ٣؛ در متن: درما يعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء.....

٢) مش ٢: تقبّلهما. ٣) لك: الأشياء.

ع) بيش از سى حديث با اين عبارت (يا بدون كلمه: الله) در بحار الأنوار آمده است. (ن. ك: المعجم السفهرس المناظ بحار الأنوار ، ج١٦، ص١٠٥٠)

ه) سورة آل عمران، آية ١٠٩: سورة انقال، آية ٤٤: سورة حج، آية ٧٧: سورة قاطر، آية ٤: سورة حديد،
 آية ه.

٧) سورة اعراف، آية ٢٩. ٨) سورة بقره، آية ١٥٦.

٩ ) دا، آس: أوصنافه على النوات. 💮 ١٠ ) مش ٢: المقادير. .

الفرش وجعلها مسكن الطبائع والأجساد.

ثمّ أمر بمقتضى قضائه الأزلي وصوره الإسرافيلي لتلك الأرواح والقلوب العرشيّة ، ثمّ أمر بقدّره الحتمي والقلوب العرشيّة ، ثمّ أمر بقدّره الحتمي أن يقبل قابليّة هذه القوالب والأجساد واستعدادهما مشطراً "من الأزمنة مهذه أن يقبل قابليّة هذه القوالب والأجساد واستعدادهما مشطراً "من الأزمنة مهذه القلوب والأرواح كما شاء الله: فاذا بلغ أجل كتاب الله الذي هو آت وقرُب الموعود للممات والملاقاة للحياة ، رجعت الأرواح إلى ربّ الأرواح قائلين: ﴿إِنَّ لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَلِنّا فَعَلَمْ وَفِيها فَعَلَمْ وَفِيها نُعِيدُكُمْ ﴾ .

وأمّا الأرواح الكدرة الظُلمانيّة المنكوسة والنفوس الشقيّة التي ﴿ عَفَرَتُ بِأَنْهُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ ﴾ أن فقصدت مع أثقالها من حضيض الفرش إلى جهة العرش بأجنحة مقصوصة وأيدٍ مغلولة بحبائل التعلّقات، فصاروا معلّقين بين الفرش والعرش: ﴿ وَلَوْ تَرِي إِذِ الْمُجْرِهُونَ شَاكِسُوا وَصَارِوا مِعلّقين بين الفرش والعرش: ﴿ وَلَوْ تَرِي إِذِ الْمُجْرِهُونَ شَاكِسُوا وَكُوسِهِمْ عِنْدَ رَبّهِمْ ﴾ ٧.

فالمقابر العرشية للسابقين م والقبور الفرشية إمّا روضة من رياض الجنان أو حُفرة من حفر النيران: ﴿فَرِيقاً هَدى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّالْالَةُ ﴾ أ. والعرش مقبرة الأجساد الفرشية: ﴿كَمَا بَدَأَنَا وَالعرشية؛ ﴿كَمَا بَدَأَنَا

ا اصل: صورة. (جمع: صور) دولما سئل النبي(ص) عن الصور ما هو؟ فقال: هو قرن من نور. التقمه إسرائيل». فرصف بالسعة والضيق (العرشية، ص ١٦٥)

٢) ج: شطراً /اصل ويقيه نسخ: منتظراً.

٢ ) اصل: الفرشيّة.

ه) سورة مله ، آبة هه.

٤ ) سورة بقره ،آية ١٥٦.

۷ ) سور ڈسجدہ ، آیڈ ۱۲.

٦) سورة نحل، آية ١١٢.

٩ ) سورة اعراف، آية ٣٠.

۸ ) دا: +المقرّبين.

أوُّلَ خَلقِ نُعِيدُهُ﴾ `.

اعلم أنّ كلّ من شاهَد بنور البصيرة باطنه في الدنيا لرآه مشرواق مضحوناً بأنواع الموذيات والسباع، مثل الشهوة والغضب والحسد والحقد والكبر والمكر والرئاء والعُجب، إلّا أنّ أكثر الناس محجوب العين من مشاهدتها؛ فإذا انكشف الغطاء ووضع في قبره، عاينها وقد تمثلت بصورها وأشكالها الموافقة لمعانيها، فيرى بعينه العقارب والحيّات التي هي ملكاته وصفاته الحاضرة الآن في نفسه أ.

فهذا عذاب القبر إن كان شقيًا، ويقابله إن كان سعيداً. وقد ورد في الحديث عن النّبي ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ في عذاب القبر أنّه:

قال: هل تدرون و نيماذا أنزلت ﴿ فَإِنْ لَهُ مَعيشَةً ضَنْكَ ﴾ ؟ قالوا: الله ورسوله أعلم! قال: في عذاب الكافر في قبره، تسلّط عليه تسبعة وتسعون حيّة لكلّ حيّة تسعة رؤوس ينهشونه ويلحسونه وينفخون في جسمه إلى وم يبعثون ^

فانظر، يا العارف، بعين التدبّر والاعتبار في هذا الحديث! وتبصّر واهتد

١ ) مبورة انبياء ، آية ١٠٤.

۲ ) دا، لك، آس: عن.

٤) ر. ك: مبدأ ومعاد، ص ٤٤١ (تصحيح أشتياني).

٣ ) دا، لك، مش ١، ؏: هي/در نسخ ديگر: ـهي.

٦ ) دا: ذا/اصل و نسخ دیگر: إذا.

ه) چ:ترون

٧) سورةطه، آيه ١٧٤.

۸) مش ۲: القیامة. اصل نبری پافت نشده ولی احادیثی متعدد با همین عبارات از امیر المؤمنین هلی
علیه السلام ـ وأنمه دیگر و ارد شده است. (ر. ک به نامهٔ امیر المؤمنین علی - علیه السلام ـ به محمد بن ابی بکر
 حاکم مصر، و نیز: معجم البحار، ص ۲۳۲۱)
 ۹) دا، لك، مش ۱، آس: \_ یا.

بأنّ هذا الحديث ونظائره الواردة من أرباب العصمة عليهم السلام في أحوال القيامة وأهوالها حقّ وصدق؛ ولا تكن كالمتفلسف الجاهل بأحكام الآخرة وأحوال القيامة، ينكر مذا وأمثاله ويقول: إنّي نظرت في وقبر فلان فلم أر شيئاً من تلك الحيّات أصلاً.

ولا يعلم هذا العنين في معرفة الله أنّ هذا التنين له صورة غائبة عن هذه الحواس، إذ مدرَكاتها مختصّة بما له وضع مادي بالنسبة إلى محلّ الحسّ الداثر؛ وليست لهذه الحيّات والعقارب صور خارجة عن ذات الميّت، لأنّها صور الخلاقه وأعماله. فصورة التنين كانت مع الكافر المنافق قبل موته أيضاً، متمكّنة من باطنه، لكن لم يكن شاعراً بهذه الحيّات ورؤوسها.

قال بعض العلماء: أصل هذا التنين حبّ الدنيا التي هي «رأس كلّ خطيئة» ^، ويتشعّب منه رؤوس بعدد ما يتشعّب من حبّ الدنيا من الأخلاق ^ الذميمة، وذلك بأنّهم ﴿اسْتَحَبُّوا الْحَيْوةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ ﴾ `` فحقّت عليهم كلمة العذاب '`.

وممًا يدلّ على تجسّم الأعمال والأخلاق ما قال فيثاغُورس٢٠:

١) دا: - وتبضر... المديث. ٢) در مش ٢ صفحات ١٣٧ و ١٢٨ آن افتاده است.

٣ ) دا، لك، آس، چ: ينكرون. ٤ ) دا: إلى.

ه ) مش ۱، چ: فلم/ بقیه نسخ: لم. ۲ ) اصل، مش ۲: ــ مادي.

٧) لك: صورة. ٨) تضمين حديث: حبَّ الدنما رأس كلَّ خطبيًّة.

٩) دا، لك، مش ١: أخلاق، فقال الشيخ البهائي رحمه الله: قال بعض أصحاب الحال: ولا ينبغي أن يتعجّب من التخصيص بهذا العدد، فلمل عدد هذه الحيّات بقدر عدد الصفات المذمرمة...ه (بحار الأثوار، ج ١، ص ٢٧٩).

۱۰ ) سورة نحل، آية ۱۰۷.

١١) المتباس از: ﴿ وَلَكِنْ مَقَّتْ كَلِمَةُ العَدَابِ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾ (سورة زمر ، آية ٧١).

١٢ ) الوصايا النعبية.

اعلم أنك سيعارض لك في أقوالك وأفعالك وأفكارك، وسيظهر لك من كلّ حركة فكرية أو قولية أو فعلية صدور (وحانية وجسمانية. فإن كانت الحركة غضبية أو شهوية، صارت مادة شيطان يُرديك في حياتك وتحجبك عن ملاقاة النور بعد وفاتك؛ وإن كانت الحركة عقلية، صارت ملكاً ملتذاً ملتاذاً منه في دنياك وتهدي بنوره في أخراك اللي جوار الله و كرامته.

...

٢ ) دا، آس: تلتَّذ بمنادمته في دنياك.

٤ ) ۾: آخرتك. (خ ل: أخراك).

١ ) لك: مبورة.

٣ ) لك: دنياك/اصل و نسخ ديگر: دينك.

ه ) ډا، آس: ودار.

#### المظهر الخامس

# في البعث

اعلم أنّ «البعث» خروج النفس عن غبار 'الهيئات البدنيّة المحيطة بها، كما يخرج الجنين من «قرار مكين» '؛ ومدّة كون الميّت في القبر ككون الجنين في الرحم، ونسبة حال القبر إلى حالة البعث كنسبة الجنين إلى المولود. ﴿وَمِنْ وَزَنْهِمْ بَرْزَخُ إلى يَوْمُ بِنُعَقُونَ﴾ ؛

وقد ثبت أنّ للإنسان نشآت وجوديّة بعدهذا الوجود، ونشآت وجوديّة قبله، كلّ بإزاء نظيره، وقد وقع الإشارة إلى الأطوار السابقة في قوله \_ تعالى \_: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ طَهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى ٱنْفُسِهِمْ ٱلسَّتُ وِرَبُّكُمْ قَالُوا بَلِيْ ﴾ \* أي: أخذ أرواحهم من ظهور آبائهم العالية ^.

۱ ) با: غبارة. در نسخه مش ۲ تا «الهیئات» افتاده است.

۲ ) تضمین از آیات ۲۱ سورهٔ مرسلات و ۱۲ سورهٔ مؤمنون.

٣ ) لك، مش ٢، ج: حالة. ٤ ) سورة مؤمنون ، آية ٢٠٠.

ه ) مش ۲: ــ هذا. ۲ ) اميل و نسخ ديگر: نشأة.

٧) اصل: الشارقة/لك: الثلاثة. ٨) سورة اعراف, آية ١٧٢.

٩ ) لك، آس: المقليّة.

فإذا ثبت أنّ له أطواراً سابقة على هذا الوجود، يثبت أنّ له ` العود ` إليها، إمّا شقيّاً أن سعيداً. فبعثُك قدومك إلى الله ـ تعالى ـ ومثولك ' بين يديه، إمّا فرحاناً بلقائه وإمّا كارهاً له: «ومن أحبّ لقاء الله أحبّ الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه،»

اعلم أنّ أجناس العوالم والنشآت ثلاثة: الدنيا، وهي عالم لتكملة المساديّات والطبيعيّات؛ والآخرة، وهي عالم التعليميّات والرياضيّات ؛ وماوراء الدنيا والآخرة جميعاً وهو البرزخ عالم المفارقات والعقليّات.

فالنشأة الأولى هالكة دائرة، بخلاف الباقيتين وخصوصاً الثالثة التي هي المآل الحقيقي للمقرّبين، والإنسان حقيقة مجتمعة من هذه العوالم والنشآت بإعتبار إدراكاته الثلاثة؛ وكلّما غلب عليه واحد منها، يكون مآله إلى أحكام ذلك.

وبهذه المآلات الثلاثة وقع الإشارة في قوله -تعالى -: ﴿ فَرِيقُ فِي الْحَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ ﴾ أ، وفريق في جوار الله وحضرته: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ ﴾ '.

فمن غلب عليه التعلّقات الدنياويّة والمستلذّات الحسيّة، فهو بعد وفاته يتعذّب^ بقدان المحسوس، فهو أليف غصّة دائمة ورهين عذاب أليم. ومن غلب

١) اصل و نسخ ديگر (بجز دا وآس): -أطواراً ... أنّ له.

٢) اصل و نسخ دیگر (جز آس): العهود. ٢) لك: حصولك.

٤) مش ٢: الرياضات /نيز ر. ك: مبدأ ومعاد، ص ٤٣٥.

٧) سورة قمر ، آية ٥٥. ( ) اصل: معذَّب.

عليه خوف عذاب الآخرة ورجاء الجنة والمغفرة والزهد في الدنيا والانقطاع عن هذه اللذات العاجلة، فمآله إلى دار السلامة والدخول في أبواب الجنان والأمن من عذاب النيران. ومن غلب عليه إدراك الأمور الإلهية والتشوق إلى الإحاطة بالعقليّات، فمآله إلى الانخراط في سلك الملكوت؛ وهذه غاية ما يصل إليه البشر بقرة سلوكه العروجي على صراط التوحيد. فمن كان شأنه هذا "، فقد فاز فوزاً عظيماً؛ ومن عانده وأنكر طريقه طلباً للحطام ورئاسة على الأقران، فقد خسر خسراناً مبيناً.

والقسم الأوّل الغالب عليهم التعلّقات البدنيّة والمستلذّات الحسميّة على قسمين: قسم منهما يتعذّب دائماً، وقسم لم يتعذّب دائماً. وإلى هذا أشار سقراط -معلّم أفلاطن الإلهى ـ:

أمّا الذين ارتكبوا الكبائر، فسإنّهم يلقون في [طَرطارُس]° ولا يخرجون منه أبداً. وأمّا الذين ندموا على ننوبهم مدة عمرهم وقصرت آثامهم عن تلك الدرجة، فإنّهم يلقون في (طرطارُس] سنة كاملة يتعذّبون ? ثم يلقيهم الموج إلى موضع ينادون منه خصومهم يسألونهم الإحضار على القصاص لينجوا من الشرور؛

١ ) لك: + غضب الله. ٢ ) لصل: التشوّف.

۲) اصل و نسخ دیگر:هذه. 1) آس:علیه.

ه) در همه نسخ مطرطاوس، تصحیف و دگرگونه وترتاروس» یا وتارتاروس» است. برای اطلاع بیشتر مراجعه شود به رساله های: فلیدون (۱۱۲، الف)، گورگیاس (۹۲۰، ب) و جمهوری (۱۱۳، الف) بزبان لنگلیسی.

٦ ) دا: منهم /لك، أس: منه /اصل و بقيه نسخ: عنه.

٧) اصل، لك، أس: إلى. ٨) مش ٢. لك: يتعدُّون.

٩ ) مش ١ مش ٢ : يتأدُّون.

فإن رضوا عنهم، وإلّا أعيدوا إلى [طرطارس]، ولم يـزل ذلك ` دأبهم إلى أن يرضى خصومهم عنهم.

والذين كانت سيرتهم فاضلة، يتخلّصون من هذه المواضع من هذه الأرض ويستريحون من هذه المحابس ويسكنون الأرض النقيّة.

قال المترجم: «طرطاوس» (طرطارس) شَقَ كبير وأهوية يسل الله الأنهار؛ على أنه وي يسل الله الأنهار؛ على أنه وي يعنى به البحر أو قاموساً فيه «دُردور»، والدُردور الماء الذي يدور ويُخاف فيه الغرق. أعاذنا الله وإيّاكم من دُردور النار.

---

٢ ) لك: الأعراض.

١) لك: كذلك

٤ ) ج: تسيل.

۲ ) مش ۲: المجالس.

ه ) مش ٢: أنة.

۲) Tartaros) (تعریف و برینانی tartaros) و در اساطیر برنانی شکافی تاریک و دوزخی در زیر زیر زیر نین یا جهنم (سقر در درک)، جایی که زئوس (خدای اعلای برنان) دیوها (تیتانها)ی نافرمان را به آنجا میاندازد. و فرهنگ انگلیسی و بستر) نیز ر.ک: مبدأ و معاد، ص ۴۵۰، الشواهد الربوبیه، ص ۴۸۰ (ط، آختیانی).
 آختیانی).

#### المظهر الشيادس

## في الحشر

اعلم أنّ الزمان علّة التعاقب في الوجود، والمكان علّة التكثّر والافتراق في الحضور؛ فهما سببان لاختفاء الموجودات بعضها عن بعض. فإذا ارتفعا في القيامة، ارتفعت الحبب بين الخيلائق فيجتمع الخيلائق كلّهم الأوّلون والآخرون ..: ﴿قُلْ إِنَّ الأُوْلِينَ وَالآخِرِينَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ للهو «يوم الجمع»، لأنّ «الحشر» بمعنى الجمع: ﴿وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُقَادِرْ مِنْهُمْ أَحُداً﴾ ٢؛ وهو يوم يتميّز فيه المتشابهات، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلُ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَّ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَى وَيُبْطِلُ الْبَاطِلُ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَى وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصمان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقَى وَيُبْطِلُ الْبَاطِلَ ﴾ وينفصل الخصاصان، لقوله ـتعالى ـ: ﴿لِيُحِقُ الحَقْ وَيُبْطِلُ الْبَاطِلُ ﴾ وينفسل الخورة مَنْ هَنْ مَنْ حَلَى الْمَعْلُولُ مِنْ الْمَعْرِيْمُ الْمُنْ عَنْ بُلِنَهُ وَيَحِينُ مَنْ حَى هُمُنْ مُنْ مُنْ حَلَى ـــُولِيْمُ الْمُنْ عَنْ الْمَنْ عَنْ الْمَالِ الْمُلْعِلَى الْمَالِيْمِ الْمُنْهُ وَيُعْلِلُ الْمُنْهُ الْمُنْصِلُ الْمَالِ الْمُلْعِلَ الْمُلْعِلُ الْمُنْهُ وَيُعْلِلُ الْمِلْهُ الْمُلْعُ الْمَالِ الْمُلْعِلَ الْمُلْعِلَ الْمُنْهُ وَيُعْلِلْ الْمِلْوِلَ الْمَالِ الْمَالِ الْمُلْعِلَ الْمُلْعِيْمُ الْمُنْهُ وَلَا عَلْهُ الْمُلْعُ الْمُنْ عَلْ الْمَالِقُ الْمَالِيْ الْمَالِقُ الْمُنْهُ وَلَاءِ الْمُلْعِلُ الْمُنْعُولُ الْمُنْهُ وَلَا عَلَى الْمَالِقُ الْمَالَعُونُ الْمَالِقُلُولُ الْمَالِ الْمَالِقُلُولُ الْمَالِقُلْمُ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْفِلُ الْمُنْعُلُولُ الْمَالِقُلْمُ الْمُنْعُولُ الْمَالْمِلْمُ الْمُنْعُولُ الْمُنْسُلُولُ الْمُنْعُلُولُ الْمُنْعُلُولُ الْمُنْ

٢ ) سورة راقعه ، آية ٥٠.

۱ ) ج: التكاثر.

٤ ) سوره لنقال، آیه ۲۷. در اصل: ویمیز.

٣ ) سورة كهف، آية ٤٧.

اعلم أنّ حشر الخلائق على أنحاء مختلفة حسب أعمالهم وملكاتهم؛ فلقوم 'على سبيل الوفد: ﴿ يُوْمَ نَحْشُرُ الْمُثَّعِينَ

توضيخ

لِلَى الرَّحْنَٰنِ وَقُداً﴾ ٢، ولقوم على وجه التعذيب: ﴿ وَيَـوْمَ يُـحُشَّنُ أَغَـٰذَاءُ اللهِ إِلَىٰ النَّارِ﴾ ٣، ولقوم [بصورة] أعمى: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَغُمَىٰ ﴾ ٢.

وبالجملة يحشر كلّ أحدالى غاية سعيه وعمله وما يحبّه حتّى إنّه ° «لو أحبّ أحدكم حجراً يحشر معه » \. فيحشر الخلائق على صور ضمائرهم ونيّاتهم، وعليه يحمل معنى التناسخ الوارد في السان الأقدمين ^.

اعلم أنّ في باطن كلّ إنسان و وهابه · حيواناً إنسانيّاً بجميم أعضائه وحواسّه وقواه، وهو موجود الآن

إشراقُ عقليُ

ولا يموت بموت البدن العنصري اللحمي؛ بل هو الذي يحشر يوم القيامة ويحاسب (أ، وهو الذي يُثاب ويُعاقب. وحياته ليست بحياة هذا البدن عُرَضية، بل حياته كحيات النفس ذاتية؛ وهو حيوان متوسّط (بين الحيوان العقلي والحيوان الجسمي يحشر في الآخرة على صور أعماله ونيّاته.

قال صاحب الكشف<sup>٧٠</sup>: القيامة قيامتان: قيامة صعفرى، وهي معلومة: «من مات فقد قامت قيامته»؛ والكبرى،

حكمةً كشفيّةُ

١) اصل و نسخ ديگر (بجز: دا، لك، آس): .. على سبيل الوفد ... ولقرم.

٢) سورة مريم ، آية ٨٥ ٢) سورة فصّلت ، آية ١٩.

٤ ) سورة طه ، آية ١٧٤. ه ) اصل، مش ١، آس، با: إنَّها.

٢) اقتباس از حديث بهمين مضمون (ر.ک: يخار الأنوار، ج ٢٦، ص ٢٦٥) و چند حديث ديگر.

٧ ) لك: على. ٨ ) آس (هامش): + ويسمى بالتناسخ الملكوتي.

٩) دا: -إنسان. ١٠ ) الإهاب: الجلد أو ما لم يدبغ منه.

۱۱ ) لك: يحساب. ١٢ ) لك: مترسّطة.

١٢ ) ابن عربي. ر. ك: الفتوحات المكية، باب ٢٤ (في معرفة القيامة والحشر).

ووقتها مبهمة ولها ميعاد عندالله، ومن وقّتها فهو كاذب، لقوله حصلى الله عليه وآله وسلم ـ: «كذّبَ الوَقْاتُون». \

وكلّ ما في القيامة الكبرى فله نظير في الصغرى؛ أما علمت أن الإنسان «عالَم صغير» وأحواله أنموذج من أحوال «الإنسان الكبير»؟! ومفتاح معرفة فذه الحقائق معرفة الإنسانية. فمعنى «القيامة الكبرى» ظهور الحقّ بالوحدة التّامة، وطي السماوات، وقبض الأرض، واندراس الأزمنة والأمكنة، واضمحلال الموادّ والأشخاص، ورجوع الفلائق كلّهم إلى الله، وعود الروح المعظم وفناء الكلّ عنده، حتّى الأفلاك والأملاك والنفوس والأرواح، كما قال الأعظم وفناء الكلّ عنده، حتّى الأفلاك والأملاك والنفوس والأرواح، كما قال دتعالى ـ: ﴿ وَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَوْاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلّا مَنْ شَاءَ الله ﴾ "؛ وهم الذين سبقت لهم «القيامة الكبرى».

فأهل الحجاب وأصحاب الظنّ والارتياب يزعمون يوم القيامة بعيداً عن الإنسان بحسب الزمان، كما قال: ﴿وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ فَائِمَةً ﴾ أ، وغائباً عنه بحسب المكان، كما قال: ﴿وَيَقْنِفُونَ بِالْغَيْبِ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ . وأمّا أهل المصيرة واليقين، فيرونه قريباً بحسب الزمان، كما قال \_تعالى \_: ﴿اقْتُرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقُ القَمَرُ ﴾ . ويرونه حاضراً بحسب المكان، كما قال \_تعالى \_: ﴿وَأُخِذُوا مِنْ مَكَانِ قَرِيبٍ ﴾ .

۱ ) اين تعبير يا به صورت: «كذب العوقِتُون» از امام باقر وامام صادق ـ عليهما السلام ـ فقط درباره ظهور وقيام حضرت مهدى امام زمان ـ سلام الله عليه ـ وارد شده است. (ر.ك. بحار الأنوار، ج ٥٢. ص ١٠٢)

۲) مش ۲: کلّهم. ۲) سورهٔ زمر ، آنهٔ ۲۸.

٤) سورهٔ كهف، آية ٣٦. ٥) سورهٔ سياً، آنة ٥٣.

٦) دا، لك، ج: \_أمَّا. ٧) سورة قمر ، آية ١.

۸ ) سورهٔ سبأ ، آیهٔ ۵۱.

وقس الآخرة بالأولى، والموت بالولادة، و الولادة الكبرى بالولادة الصغرى، والدنيا بالأمّ، والقبر بالرحِم، والبدن بالمشيمة. والقيامة يوم جزاء بلا عمل، ويوم الشريعة يوم عمل بلا جزاء ويعب بلا ثواب. ٢

قاعدة في سرّ القيامة وزمانها ومكانها

اعسلم أنّ القسيامة من داخل حجب السماوات والأرض، ومنزلتها من هذه الحجب كمنزلة الجنين من الرحم لأمّه؛ ولذلك لا تقوم القيامة إلّا ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهُا \* وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ

أَشْقَالُهَا﴾ \* و ﴿إِذَا السَّمَاءُ أَنْشَفَّتْ ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبُهَا وَحُقَّتُ﴾ \* ﴿وَإِذَا الْحُواكِثِ الْمُقَلَّنَ ﴾ \* و ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورُتُ﴾ \* ﴿وَإِذَا الْبِخَارُ فُجُرَتْ﴾ \* ﴿وَإِذَا الْجِبَالُ شَيقَتُ﴾ \* ﴿وَإِذَا الصَّحَفُ نُشِرَتُهُ \* \* ﴿وَإِذَا الْجَجِيمُ سُعُرَتُ﴾ \* .

وقوله حصلى الله وعليه وآله وسلم -: «لا تَقُومُ القِيامَة وفي وَجه الأرض مَنْ يَقُول: الله الله!» `` إشارة إلى أنّ الرجل مادام خارج الحجب، فالقيامة سعتر `` على علمه '`! فإذا قطع الحجب، صارت القيامة علانية عنده بعد ما كانت غائبة '` عنه. وكانت القيامة عند نبيّنا حصلى الله عليه وآله وسلم-علانية حين قطم حجب

١) لك: ــيوم.

۳ ) مش ۲: ـ ثواب.

ه ) سىررڈانشقاق، آيات ١ و ٢.

٧) سورة تكوير ، أية ١.

٩ ) سورة مرسلات ، أية ١٠.

۱۱ ) سورة تكوير، آية ۱۲.

۱۲ ) ۾:سرڙ.

١٥ ) مش ١، دا، آس، ج: غائباً.

۲ ) دا، آس: + وثواب.

٤ ) سورة زلزله، آيات ١ و ٢.

٨) سورة انقطار، آية ٣.

۱۰ ) سورة تكوير ، آية ۱۰.

۱۲ ) در منابع معروف یافت نشد.

١٤ ) لك: صاحبه (خ ل: علمه).

السماوات والأرض: ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِيٰ ﴾ ١.

اعلم أنّ أرض المحشر هي هذه الأرض التي في الدنيا، إلّا أنّها تذنيبٌ «تُبَدَّلُ ° غَيْر الأرض»، فتمدّ مدّ الأديم وتبسط، فلا ترى فيها

عوجاً؛ يجمع فيها جميع الخلائق من أوّل الدنيا إلى آخرها، لأنّها اليوم مبسوطة على قدر يسع الخلائق كلّها. ومعنى مدّها وبسطها أنّ مجموع الأمكنة الواقعة في كلّ وقت كما تتصّل الآنات في نظر "شهوده - تعالى -، كذلك الأرض الموجودة في الآزال والآباد؛ فتصير الأراضي كلّها أرضاً واحدةً فيها الخلائق كلّها، كما قال: ﴿وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبّها وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ بِالنّبِيئينَ وَالشُّهَذَاءِ وَقَضِعَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمْ لا يُطْلَمُونَ ﴾ ^.

\*\*\*

١) سورة نجم، آية ١٨.

۲) آس: - النفوس، ظاهراً بیان بالا بر این پایه است که «ساعة» از ریشه «سـعی» بـاشد، ولی اگر از ریشـه
 مسوع» باشد به معنای «گذرا ورها» خواهد بود.
 ۳) اصل: (مانیّة.

٤ ) سورة غافر، آية ٥٩/در متن: با «آنية» و «لا يعلمون».

ه ) اقتباس از آیهٔ ۶۸ سورهٔ ابراهیم /مش ۱، مش ۲، لك، چ : یتبدّل/دا، آس: تتبدّل.

٦) دا: آفات. ۷ ) اصل مش ٢، دا: نظير.

٨) سورة زمر ، آية ٦٩.

# المظهر الشابع

### فى الصىراط

الصراط طريق الحقّ ودين التوحيد، الذي جمع الأنبياء والرسل ـ عليهم السلام ـ ومتابعيهم. والصراط المستقيم الذي إذا سلكته أوصلك إلى الجنّة هو صورة الهدى لا الذي أنشأته لنفسك مادمت في عالم الطبيعة من الأعمال القلبية؛ فهو في هذه الدار كسائر المعاني الغائبة عن الحواسّ لا تشاهد له صورة حسية. فإذا انكشف غطاء الطبيعة بالموت، يمدّ لك يوم القيامة جسراً محسوساً على متن جهنّم، أوّله في الموقف وآخره على باب الجنّة؛ يعرف من يشاهده أنّه صنعتك وبناؤك وتعلم آنّه كان في الدنيا جسراً ممدوداً على متن جهنّم طبيعتك التي قيل لها: هل امتانت؟ فتقول: هل من مزيد؟ ليزيد في طولك وعرضك

وعمقك من ظلّ ذي ثلاث شعب'.

وهذا معنى «صواط الله»، لقوله \_تعالى -: ﴿وَإِنَّكَ لَـتَهْدِي إِلَىٰ صِواطٍ مُسْتَقِيمٍ \* صِوَاطٍ اللهِ الَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ﴾ `. والانحراف عنه يوجب السقوط عن الفطرة والهُوىّ إلى جهنّم.

واعلم أنّ أنبياء الله ورسله "صراط الله في عالم الدنيا؛ فمن تخلّف عنهم، هوى إلى دار الجحيم. فللصراط المستقيم وجهان: أحدهما أدق من الشَعر، والآخر أحدّ من السيف؛ فكذلك للنفوس الإنسانية وجهان وقوّتان: علميّة، وعمليّة. فمن كمَّل قوّتيه باكتساب المعارف الإلهيّة والاقتناء بالعلوم الربّانية والاجتناب عن محارم الله ومناهيه، فقد تيسّر له العبور عن هذا الصراط، كالبرق الخاطف.

قال الشيخ الصدوق محمد بن على بن بابويه القمّى - رحمه الله-: «اعتقادنا في

زيادة كشف وتوضيح

الصراط أنّه حقّ وأنّه جسر جهنّم يوم القيامة وأنّ عليه مَمَرّ جميع الخلق. قال الله --تعالى -: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبُّكَ حَثْماً مَقْفِيتاً ﴾ "».

قال: «والصراط ـفي وجه آخر\_اسم حجج الله؛ فمن عرفهم في الدنيا وأطاعهم، أعطاه الله جوازاً على الصراط، الذي هو جسر جهنّم يوم القيامة ^^.

وقال النبي -صلى الله عليه وآله وسلم-لعليّ -عليه السلام-: «يا على! إذا

۲ ) سورهٔ شوری، آیهٔ ۵۲ و ۵۳.

١) تضمين آية ٣٠سورة مرسلات.

٣ ) دا: رسوله. ٤ ) لك: \_المستقيم.

ه ) مش ۱، مش ۲: النفوس. ٦ ) سورة مريم ، آية ٧١.

٧) در نسخ دیگر (جز أصل و آس): ـ يوم القيامة.

۸) اعتقاد الإمامية صدوق. و نيز رجوع شود به تصحيح الاعتقاد شيخ مفيد.

كان يوم القيامة، أقعدُ أنا وأنت وجبرئيل على الصراط، ولا يجوز على الصراط أحد إلّا من كان معه مبرّة ( بولايتك». ٢

وقال رسول الله حصلي الله عليه وآله وسلم -: «شعار المؤمنين على الصراط: ربّ سلّم! ربّ سلّم!» ٢.

وقال بعض أهل الشهود؛ [روي] أنّ الله ـ تعالى ـ خلق الصراط من رحمته، أخرجها للمؤمنين. فالصراط للموحّدين خاصة، والكفّار لا جواز "لهم عليه؛ لأنّ النار قد التقطت من الموقف جبابرهم".

والصراط يدقّ ويتسع على حسب منازل الموحّدين: الدقّة للمذنبين، والسعة للمتّقين، والأصل للأنبياء والأولياء. والسرعة والإبطاء في قطع الصراط على قدر القرب: فأوّلهم زمرة تقطع في مثل طرف العين ولمع البرق، وهم الأنبياء عليهم السلام -: ثمّ مثل الربح والطير، وهم الصدّيقون والأولياء؛ والثالثة مثل حَفْر الفرس وأجاويد الخيل، وهم المجاهدون أنفسهم؛ والرابعة مثل الزاكب رجله م وهم المتّقون؛ والخامسة مثل سعى الرجل، وهم العابدون؛

الله (نسخه بدل): من كانت مقرّه / اسفار (ج ٩، ص ٢٩٠): برانة/المَبَرَّة (ج: مبارّ ـ صبرَات) - العطيّة/بمحاد الأنوار (ج٨٠ ص ٢٦): براة.

۲) بسطر الأنواز ، ج۸، ص ۲۱، و ۲۳، ص ۱۰۰ : معلى الأغبار، ص ۱۶؛ و روايات ديگرى بدون حجبوئيل، يا با
 تعبير دأفف، (بسطر الأنواز ج٧، ص ٣٣٧، و ج٢٤، ص ٣٧٧).

٢) سنن ترمذي ، باب قيامت ، ج ٩. ص ١٥: «شعار المؤمن..» ؛ بحار الأثوار ، ج ٩٣. ص ٢٠٤: «شعار المسلمين
 على المسراط برم القيامة لا إله الا الله وعلى الله فليتركل المتوكلون».

أبر طالب مكّى ، قوت القاوب.
 ٥) أصل: يجوز.

٦) دا: \_ جبابرهم/ چنجنائزهم. هوت الطوب أبو طالب مكي: جبابرتهم.

۷) دا، مش ۲: +فی. ۸) مش ۲: رحله،

والسادسة مشياً ، وهم العُمّال المستورون؛ والسابعة جَثْواً، وهم المـتهتّكون من الموحّدين. ٢

اعلم أنّه إذا ظهر نور الأنوار، وانكشف جلال وجه الله القيوم، وغلب سلطان الأحديّة، واشتدّت جهات الفاعليّة، وأخرجت القوابل تنبيه في أحوال تعرض يوم القيامة

والمستعدّات من القرّة إلى الفعل، وانتهت الحركات إلى غاياتها، وبرزت الحقائق من مكامن غيبها وحجب موادّها؛ انخرط كلّ ذي مبدأ في مبدئه ، ورجع كلّ شيء إلى أصله، وعاد كلّ ذي غاية إلى غايته: ﴿أَلا إِلَى اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ﴾ ، ﴿ وَلِنُهِ مِيزاتُ السَّفَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ . ﴿ لِمَنِ المُلْكُ الْيَوْمَ لِلهِ الْوَاجِدِ الْقَهْارِ ﴾ . ﴿ وَلِنُهِ مِيزاتُ السَّفَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ .

وإذا اتّصل كلّ فصل إلى وصل^، والتحق كلّ فرع إلى أصله^، وبلغ كتاب كلّ `` شيء أجله `` ﴿ وَجُمِعَ الشَّعْسُ وَالْقَعَرُ ﴾ `` ، وانكدر نور الكواكب، وكوّرت السماوات الشمس '` ، وانتثرت الكواكب '` ، ﴿ وَخَسَفَ الْقَعَرُ ﴾ '` ، ورجعت السماوات

سر زانو یا سرانگشتان یا نشستن.

٣) اصل: عينها.

١ ) أس:مثل المشي.

٢ ) اسطار ، ج ٨ ص ٢٨١: «...والذي أعطي نوراً على قدر إبهام قدمه يجثو على وجهه ويديه ورجليه تجريداً ويُعلِّق أخرى وتصيب النار جوانبه فلا يزال كذلك حتى يخلص » (الخبر) إوما أعظم الغبر!} جَثراً رجُثُولًا ببر

٤) مش ٢: \_في مبدئه. ٥ ) سورة شوري، آبة ٥٣.

٦) سورة غافر، آية ١٦. ٧) سورة آل عمران، آية ١٨٠.

۸) ج: أصله. ۹) یا: ــالان أمیله.

۱۰ ) اصل: کل کتاب... ۲۱ ) اقتباس از آیهٔ ۲۲۰ سور ۵ نفره

۱۲ ) سورهٔ قیامت، آیهٔ ۹. ۱۲ ) اقتباس از آیات سورهٔ تکویر.

١٤) اقتباس از سورة انفطار. ١٥) سورة قيامت . آية ٨

والأُرض على ما كانتا عليه: ﴿يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَمَلَىُّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ﴾ '، ﴿يَوْمَ تُبَدُّلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الأَرْضِ﴾ ` ﴿وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكُتًا دَكُةٌ﴾ '؛ يرجع ما ' تحت مققر 'فلك' الكواكب جهنّم. '

وسمّيت بهذا الاسم لبُعد قعرها. (يقال: «بشر جهنام»، أي بعيد القعر.) ويوضع «الصراط» من الأرض علواً إلى سطح فلك الكواكب، وهو فرش الكرسي من حيث باطنه؛ ولذلك قبيل أرض الجنّة «الكرسي»، وسقفها «عرش الرحمان».

ويوضع «الموازين» في أرض المحشر: ﴿وَالْـوَزْنُ يَـوْمَئِذِ الْـحَقُ ﴾ ` للرحمان؛ ويرتفع الحجب بين الله وبين عباده، وهو معنى «كشـف ` السـاق»: ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ ` فلا يبقى أحد على أيّ دين كان إلّا سجد الله ـخاصة ـ بالسجود المعهود.

**جمعداری اموال** مرکز تعقیفات کامپیوتری ملوم اسلامی

\*\*\*

١) سورة لنبياء، آية ١٠٤. ٢) سورة ابراهيم، آية ٨٥.

٣) سورة حاقة ، آية ١٤. ٤) لك: +و.

۷ ) ر.ک: اسفار ، ج ۸، ص ۳۹۱ ـ ۳۹۷ ـ به تعبیر دیگر وی در اسفار، جهان مادی (دنیا) در حکم مطبخی بدای اطعمهٔ اهل بهشت (آخرت) است. ر ابن عربی (باب ۸۲ متوحات) : زیر جئّت، یعنی مقفر کرهٔ اثیری (یا فلک کواکی) د خورشید و ستارگان، در حکم آتشگیر زیر دیگ تولید و طبخ اطعمه و فواکه بهشتی میباشد

٨ ) لك: +إنَّ ٩ ) سورة اعراف ، أية ٨

١٠ ) مش ٢: ـ كشف. الله عنورة قلم ، أية ٤٢.

## المظهر الثامن

# في نشر الصحائف وإبراز الكتب

اعلم أنّ «القول» و «الفعل»، مادام وجودهما في أكوان الحركات والأصوات، فلا خطّ لهما من البقاء والثبات؛ ولكنّ من فعل فعلاً أو نطق بقول يحصل منه أثر في نفسه وحالة تبقى زماناً. وإذا تكرّرت الأفاعيل، استحكمت الآثار في النفس؛ فصارت الأحوال ملكات، فتجتمع في ذاته وخزانة مدركاته. وهو «كتاب مسطور» [مستور] اليوم عن مشاهدة الأبصار، فيكشف له بالموت ما يغيب عنه في حال الحياة ممًا كان مسطوراً.

فكل من فعل «مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً أُو شَرّاً"» وجده مكتوباً في صحيفة ذاته، أو صحيفة أعلى منها، وهو نشر الصحائف؛ فإذا حان وقت أن يقع بصره على وجه

۱ ) اصل:و.

٢) اصل: مسطور/مش ٢، دا، چ: منطو/لك: ملطوّ/مش ١، آس: لنطو (خ ل): ملتطور.

٣) اقتباس از سورهٔ زلزله: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مَثْقَالُ نَرِهَ خَيْراً يُرِهِ ... ﴾ .

ذاته، انكشف له عند ذلك قائلاً: ﴿ مَالِهَذَا الْكِتَابِ لا يُغْادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاَ أَخْصَيْها ﴾ أ؛ وعند ذلك يصير آحديد البصر قارئاً لكتاب نفسه: ﴿ فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدُ ﴾ آ، ﴿ وَتُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ كِتَاباً يَلْقَاهُ مَنْشُوراً ﴾ افراً كِتَابِكَ كَفَي مِنْفُسِكَ الْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ أ.

وقد ورد في هذا الباب من طريق أهل البيت عليهم السلام وغيرهم أحاديث كثيرة عن النبي حملى الله عليه وآله وسلم -؛ منها ما روي عن قيس بن عاصم أنّه قال حملي الله عليه وآله وسلم -:

يا قيس! إنّ مع العزّ ذُلاً، وإنّ مع الحياة موتاً، وإنّ مع الدنيا آخرة، وإنّ لكلّ شيء رقيباً، وعلى كلّ شيء حسيباً، وإنّ لكلّ أجل كتاباً؛ وأن لابدَلك من قرين يدفن معك وهو حيّ، وتدفن معه وأنت ميّت؛ فإن كان كريماً، أكرمك، وإن كان لثيماً، أسلمك أثمّ لا يحشر إلّا معك، ولا تسأل إلّا عنه. فلا تجعله إلّا صالحاً؛ في صلح، آنستَ به، وإن فسد، لا تستوحش إلّا منه وهو فعال . ١٠

١) سورة كعف، أية ١٤.

٢ ) لك آس: يكون. /مش ١، مش ٢، دا، لك، آس: + أيضاً.

<sup>1)</sup> سورة اسراء، آية ١٢ و ١٤.

٣) سورةق، آية ٢٢.

ه ) اهبل:من.

٦) بحار الأتوار ، ج ٧. ص ٢٢٨: «وإنّ لكلّ شيء حسيباً».

۸) همان: +یاقیس.

٧ ) همان: ﴿إِنَّهُ».

٩ ) بمعناى : خَلْك/ آس: أسائك.

۱۰ ) بیمار الاثوار ، چ۷.ص ۲۷۸ و چ۷۱، ص ۷۷۱. وقیس بن عاصم صنحایی است که این اثیر دریبارهٔ وی آورده است که پیش از اسلام هرگز شراب ننوشید. ر.ک: الصنحیح من سیرهٔ النبی(ص) ، سید جعفر مرتضی. چ

ه، ص ۲۹۱.

ومنها قوله حصلى الله عليه وآله وسلم -: «إنّ الجنّة قيعان وإنّ غراسها سبحان الله» .

ومنها: «المرء مرهون بعمله» ٢.

ومنها: «خلق الكافر من ذنب المؤمن»؛ فمن كان من أهل السعادة وأصحاب اليمين وكان معلوماته أموراً مقدّسة، فقد أوتي كتابه بيمينه "من جهة عليّين: ﴿إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرُالِ لَهِي عِلْبَيْنَ﴾ أ، ومن كان من الأشقياء المردودين وكان معلوماته مقصورة على الجرميّات "، فقد أوتي كتابه من جهة سجين: ﴿إِنَّ كِتَابَ الْمُجْرِمُونَ لَا يَعْفَى سِبِيّنِ﴾ أ، لكونه من المجرمين المنكوسين ": ﴿وَلَو تَرِي إِنْ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبّهمْ﴾ أ

تتميمٌ في الميزان والحساب

قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَنَضَعُ الْمُؤَاذِينَ الْقِسُطَ لِـ يَوْمِ الْـ قِيَامَةِ فَلاَ تُعَلَّمُ نَفْسَ شَيْناً ﴾ (

اعلم أنّ «الحساب» عبارة عن جمع تفاريق الأعداد والمقادير؛ و `` في قدرة الله أن يكشف في لحظة واحدة

۱) جمع «قاع» بهمعنای زمین صناف ر گسترده و برهنه و بی سنگ و ریگ، یعنی أرض مُحیاة و قابل زرع، که آبادانی آن با ذکر سبحان الله است. در بحار (ج ۷ ، ص ۲۲۹) بنقل از شیخ بهاه \_رحمة الله علیه \_چنین آمده است: ه...وان غراسها سبحان الله و بحدده.

۲) اصل: \_ بعمله/ حدیثی با این الفاظ دیده نشد، ولی احادیث بسیاری هست که در آن حکّل اُندِم بِغا کَسَبَ
رَهینّ ویا حکّلُ نَفْسٍ بِغا کَسَبَتْ رَهِینَهٔ عِلفت می شود، و محتمل است مؤلف نقل به معنا نموده ب اشد. (ر.ک: معجم بحار الآثوار، ع ۱۲، ص ۱۹۰۶)

٢) اقتباس از آية ٧١سورة إسراء: ﴿ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابُهُ بِيَبِينِهِ ﴾.

٤) سورة مطنفين، آية ١٨. ٥) مش ٢، ج: الجزئيات.

٦) سورة مطفقين ، آية ٧. ٧) مش ٢: المنكوبين.

٨) سورة سجده، أية ١٢. ٩) سورة لنبياه، أية ٤٧.

۱۰ ) دا: ـ و.

للخلائق حاصل حسناتهم وسيِّئاتهم: ﴿ وَهُوَ أَسْرَعُ الْخَاسِبِينَ ﴾ ١.

وقد ' اخستلف في صعنى «الميزان»؛ فقيل: إنّ الموازين هم الأنبياء والأوضياء '، ويدلّ على ذلك ' ما سئل الصادق عليه السلام عن قول الله عزّوجلّ: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوْازِينَ الْقِسْطُ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾، قال عليه السلام -: «الميزان هو الأنبياء والأوصياء» لله وقيل: هي ميزان العلوم. ولا تفاوت ' بين القولين؛ لأنّ ميزان العلوم هو القرآن، وهم عليهم السلام حاملوه.

واعلم أنّ الموازين الواردة في القرآن في أصله مثلاثة: «ميزان التعادل» و «ميزان التعادل» و «ميزان التعادن». لكنّ الأوّل ينقسم إلى ثلاثة أقسام: الأكبر، والأوسط، والأصغر؛ فيصير الموازين خمسة. فمن يعلم هذه الموازين الخمسة التي أنزلها الله في كتابه المُنزَل على رسوله، فقد اهتدى؛ ومن ضلّ عنها وعمل بالرأى، فقد غوى وتردّى.

فالأوّل، وهو الأكبر من التعادل، ميزان الخليل عليه السلام -، استعمله مع نمرود؛ وهو كما حكى اش ـ تعالى ـ بقوله: ﴿زَبِّنَ الَّذِي يُحْبِي وَيُمِيتُ﴾ إلى قوله: ﴿فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ﴾ ١٠.

الثاني، الميزان الأوسط؛ وهو أيضاً واضعه الله تعالى، ومستعمله الأوّل

٣) مش ٢: الأولياء.

١) سورة اتفام ، آية ١٢. ٢) همه نسخ: ــ قد.

٤ ) مش ٢، دا، آس، ج،: ويدّل بذلك.

ه ) مش ۲، یا، آس، ج: بذلك.

٦) در حديث: «الموازين هم الأنبياء والأوصياء». (ر.ك: بحار الأنوار ، ج٧، ص: ٢٥١-٢٥١)

٧) دا: تفارق. ( ) لك: الأصل/ آس، ج، مش ١، مش ٢، دا: اصل.

٩) آس، ج، مش ١، دا: تطّم. ١٠) سورة بقره، آية ٢٥٨.

إبراهيم عليه السلام حيث قال: ﴿لاَ أُحِبُّ الْآفِلِينَ﴾ ١.

الثالث، الميزان الأصغر؛ فهو أيضاً مبناه من الله حيث علّم به نبيّه محمّداً حصلّى الله عليه وآله وسلم ـ في القرآن، وهو قوله: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَىٰ بَشَرِ ﴾ ٢.

الرابع، ميزان التلازم؛ ومستفاد من قوله ـتعالى ـ: ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ فِيهِما آلِهَةً إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتًا﴾ ٢.

الخامس، ميزان التعاند؛ أمّا موضعه من القرآن، فهو قوله ـ تعالى ـ تعليماً لنبيّه: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُفَكُمْ مِنَ السَّمَوْاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدى أَوْ فِي ضَمَلَالٍ مُبِينَ﴾ '.

وبالجملة، ميزان كلّ شيء ويكون من جنسه؛ مثلاً ميزان الفلسفة المنطق، وميزان الدوائر والقُسّى الفرجار، وميزان الأعمدة الشاقول، وميزان الشعر العروض، وميزان الخطوط المِسطر؛ فميزان القيامة من جنس عالم الآخرة.

وقال شيخ الطائفة أبو جعفر محمد بن عليّ بن بابويه القمّي رحمه الله: «اعتقادنا في الحساب أنّه حقّ، منه من يتولّاه الله، ومنه من يتولّاه حجه؛ فحساب الأنبياء والأئمة يتولّاه [الله] عنزوجل -، ويتولّى كل نبيّ حساب أوصيائه، ويتولّى الأوصياء حساب الأمم.»

واعلم أنّ هذا الميزان برهان معرفة الله وصفاته وأفعاله وملائكته وكتبه ورسله ومُسلكه ومسلكوته، ليعلم كيفيّة الوزن به تعليماً من قبل أنبيائه

١) سورةانعام، آية ٧٧.

٢ ) سورةانعام، آية ٩١.

٣) سورة انبياء، آية ٢٢. ٤) سورة سبأ، آية ٢٤. (در متن: من السماء.)

٦ ) أس،مش ٢، دا: الشعراء

ه ) لك:جنس.

۷) ج:\_ملکه.

عليهم السلام .، كما تعلم الأنبياء من ملائكته.

فالله هو المعلّم الأول؛ والمعلّم الثاني جبرئيل؛ وثالث المعلّمين هو الرسول حصلى الله عليه وآله وسلم -، وأوّل من استعمل هذا الميزان أب الأنبياء وشيخهم إبراهيم الخليل، ثمّ سائر الأنبياء إلى ابنه المقدّس محمّد حصلى الله عليه وآله وسلم -: ﴿وَتِلْكَ حُجُتُنًا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلَيْمٌ ﴾ `

ما اعلم أنَّ لكلَّ عمل من الأعمال الحسنة - كالصلاة والصيام المسرة والقيام وغيرها - باعتبار تأثيره في النفس وتطهيرها من المنا

غواسق الطبيعة وجذبها من الدنيا إلى الآخرة مقداراً معيّناً وقوّة معيّنة؛ وكذلك لكلّ عمل من الأعمال السيّئة قدراً من التأثير من إظلام جوهر النفس وتكثيفها. وكلّ ذلك محجوب عن مشاهدة الخلق في الدنيا؛ وعند وقوع القيامة ينكشف لا لهم، لأجل رفع الحجاب.

فكل أحد ما لم يتخلّص ذاته بقوّة اليقين ونور الإيمان عن قيد الطبيعة، فذاته مرهونة بعمله. فهو بحسب مزاولة الأعمال والأفعال وشمراتها وتجاذبها للنفس إلى شيء من الجانبين بمنزلة ميزان ذي كفّتين: إحدى كفّتيه تميل إلى الجانب الأسفل أعني الجحيم بقدر ما فيها من متاعها الفانية، والأخرى تميل إلى العالم الأعلى ودار النعيم بقدر ما فيها من متاع الآخرة الباقية.

فإذا وقع التعارض بين الكفِّتين، فالحكم من الله العلِّي الأكبر في إدخاله

٣) ۾: تحقيقُ.

٢) سورة انعام ، آية ٨٣ (در متن: عليم حكيم).

١ ) لك، مش ١، مش ٢، ج: والثالث.

٤ ) ج: الصوم.

ه ) لك، آس، ج، مش ١، دا: تطهّرها.

٦ ) مش ٢:عن.

٧) ك: مكشف.

إحدى الدارين ـ دار النعيم ودار الجحيم ـ على حسب ميزانه. ١

واعلم أنّ كفّة الحسنات في جانب المشرق، وكفّة السيّئات في جانب المغرب؛ والأولى كفّة أصحاب اليمين، و [الثانية] كفّة أصحاب الشمال. ولا تظنّنُ أنّه إذا وقع الترجيح والمجازات وقضى الحكم ونفذ الأمر، تصير الكفّتان كلتاهما في حكم واحد في اليمينيّة والشماليّة والمشرقيّة والمغربيّة والجنانيّة والجهنّمية. فأهل السعادة كلتا يديهم تصير يمينيّة، وكلتا يدي أهل الشقاوة تصير شماليّة.

«الحســـاب» جــمع مــتفرّقات شـــتّى، ليــعلم حــاصـل<sup>۲</sup> مجموعها ــكما علمت سابقاً.

تذكرةً فى الحساب

واعلم أنَّ طوائف الناس من جهة الحساب يوم القيامة <sup>7</sup> خلون الجنّة ويرزقون نعيمها. وهم ثلاثة أقوام: المقرّعه ن

صنفان: صنف يدخلون الجنّة ويرزقون نعيمها. وهم ثلاثة أقوام: المقرّبون الكاملون في المعرفة والتجرّد، وهم لتنزّههم وارتفاع مكانتهم عن شدواغل الكتاب والحساب يدخلون الجنّة بغير حساب، كما قال تعالى في حقّهم: ﴿ فَا عَلَيْكَ مِنْ حَسَابِهُ مِنْ شَيْءٍ ﴾ .

ومنهم جماعة من أصحاب اليمين، لم يُقدموا في الدنيا على معصية ولم يقترفوا سيّنة ولا فساداً في الأرض، لصفاء ضمائرهم وقرّة نفوسهم على فعل الطاعات وإيتاء الحسنات؛ فهم أيضاً يدخلون الجنّة بغير حساب: ﴿تِلْكَ الدّارُ الْجَرْةُ نَجْعَلُهُا لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ وَلاْ فَسَاداً وَالطَاقِبَةُ لِلْمُتّقِينَ ﴾ [

٢ ) ج: منفرقات الحسنات والسيئات.

۱ ) امیل: منزلته.

٤) مش ٢:لنثرهم.

٣) آس، مش١، لك: الآخرة.

٦) سورة تعيض، أية ٨٢

٥ ) سورةانعام، آية ٥٢.

ومنهم جماعة نفوسهم ساذجة وصحائف أعمالهم خالية عن آثار السيّئات والحسنات جميعاً، فينالهم الله برحمة منه وفضل لم يمسسهم سوء العذاب؛ لأنّ جانب الرحمة أرجح من جانب الفضيب، فهؤلاء أيضاً يدخلون الجنّة بغير حساب: ﴿وَرَحْمَتَى وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ ".

وأمّا الصنف الثاني، الذين هم أهل العقاب، فهم أيضاً ثلاثة أقسام: صنهم ا صحيفة أعمالهم خالية من العمل الصالح ولا محالة يكون كافراً، فيدخلون جهنّم بلا حساب.

وقسم منهم صدر منهم بعض الحسنات، لكن وقع في حقّهم: ﴿وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَخْتُلُونَ ﴾ ٢، ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ مَنِاءُ مَنْثُوراً ﴾ ^.

وقسم منهم، وهم في الحقيقة من أهل الحساب حيث خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيناً، فهؤلاء قسمان: قسم يناقش معهم في الحساب ' لكل دقيق وجليل، لأنهم بهذه الصفة عاشوا في الدنيا؛ والقسم الثاني، وهم الذين كانوا يخافون سوء العذاب' ويشفقون من عذاب يوم القيامة، فهؤلاء لا يعذّبون كثيراً بالمناقشة معهم'' في الحساب.

١) مش ٢: صحائفهم. ٢) آس، دا: ـ جانب.

٢) سورة اعراف ، آية ١٥٦. ٤ ) آس، ڇ: قسم.

ه) چ:عن. ٦) چ: رمنهم قسم.

٧) سورة مود ، آية ٢٣. ٨) سورة فرقان ، آية ٢٣.

٩) آس: ــ حيث. العسنات.

١١) آس، لك: سوء الحساب. ١٢) اصل: \_معهم.

اعلم، يا حبيبي، أنك مسافر من الدنيا إلى الآخرة وأنت تاجر، ورأس مالك حياتك في تجارتك اكتساب المعارف، وهي زاد سفرك إلى معادك؛ وفائدتك وربحك هي حياتك الأبديّة بنعيمها بلقاء الله ورضوانه، خسرانك هو هلاك نفسك باحتجابك عن حوار الله ودار كرامته.

واعلم أنَّ «الناقد» تبصير ، لا يقبل منك إلَّا الذهب الخالص وفضّة الطاعة؛ فوزُّن حسناتك بميزان صدق، واحسب حساب نفسك قبل أن توافي عمرك وقبل أن يحاسب عليك في وقت لا يمكنك التدارك.

فالموازين مرفوعة ليوم الحساب، وفيه الثواب والعقاب: ﴿ فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ \* فَأَمُّهُ هَاوِيَةً \* وَمَا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ \* فَأَمُّهُ هَاوِيّةً \* وَمَا أُدر يَكُ هَاهِيّةً \* فَأَمُّهُ هَاوِيّةً \* وَمَا أُدر يَكُ هَاهِيّة \* فَارُ خَامِيّة ﴾ .

اعلم أنّ «باطن» الإنسان في الدنيا هو «ظاهر"» في الآخرة، وما كان له «غيباً» ههنا يصير «علانية "» هناك؛ لأن للنفس في ذاتها سمعاً وبصراً وشمّاً وذوقاً ولمساً وتخيّلاً وتصرّفاً وفعلاً وحركة؛ وأنّ لها عيناً باصرة «إلى ربّها ناظرة» أ، وأذُناً سامعة يسمع بها كلمات الملائكة وأصوات طيور الجنان ونغماتها، وشمّاً يشمّ أ روائح الأنس ونسائم القدس، وذوقاً يذوق به طعوم الجنّة، ولمساً يلمس به حور العين.

١) أس، لك، دا: +الدنيا. ٢) دا: الناقل.

٣) دا، آس: البصير. ٤) مش ٢: غيرك.

ه) سورة قارعه ، آیات ۲ تا ۱۱. ۲) آس، مش ۲، لك، چ: ظاهرة.

٧) ج: شهادة هناك ويكرن كلُّ سرُّ علانية.

٨) تضمين آية ٢٢ سورة قيامت: ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربّها ناظرة ﴾.

٩) آس، لك، دا، ج: + به.

وهي المشاعر الروحانيّة والحواس الباطنيّة؛ وأنّها مع محسوساتها من أهل الجنّة إن لم يحجبها سدّ ولم يمنعها مانع. وأمّا هذه الحواس، فهي داشرة؛ ومحسوساتها مستحيلة كائنة فاسدة، توجب العذاب الأليم والحرمان عن النعيم.

> تذنيبٌ في أنَّ الجَنَّة والنار حقَّ

اعلم أنّ شو - تعالى - عالَما آخر غير هذا العالم وهو «عالم الآخِرة» و «عالم الباطن» و «عالم الملكوت والأمر»؛ وهذا العالم «عالم الدنيا» و «عالم الظاهر» و «عالم الشهادة والملك والخلق»، وهو ثابت

الآن. ومكانهما ليس في ظواهر هذا العالم؛ لأنّه محسوس، وكل محسوس<sup>7</sup> بهذه الحواس فهو من الدنيا، والجنّة والنار من عالم الآخرة.

نعم، مكانهما في داخل حجب السماوات، ولهما مـظاهر في هـذا العـالم؛ وعليها يحمل الأخبار الواردة في تعيين بعض الأمكنة لهما؟.

واعلم أنَّ الأحاديث مختلفة في وجودهما وعدمهما: فبعض الأحاديث الدلّ على أنّهما ليسا بموجودين، بل هما يكونان موجودين "بعد بوار الدنيا وخراب السماوات والأرض؛ وبعضها يدلّ على أنّهما موجودان الآن. ولا منافاة بين الأحاديث التي وردت عن أرباب العصمة وأصحاب الحكمة عليهم السلام ـ؛ لأنّ الجنّة التي هي موجودة الآن هي الجنّة التي خرج عنها أبونا

١ ) مش ٢، آس، ج، لك، دا: \_الأمر.

٢) آس، لك، دا، ج: + كل محسوس /اصل و بقيه: - كل محسوس.

٢) با: ـ لهما. ٤) اصل: ـ مختلفة ... الأحاديث.

ه ) مش ٢، ۾: موجوداً. ٦ ) مش ١، مش ٢: أنّه الموجودان.

۷) مش ۲:ــهي.

وزوجته لخطيئتهما، والجنّة والنار اللّتان تحصالان بعد بوار الدنيا هي جنّة الأعمال والأفعال، اللتان تتكوّنان بعد إتمام الأفعال والآثار.

وقال محمّد بن على بن بابويه القمّي - رحمه الله .: «اعتقادنا في الجنّة أنّها دار البقاء ودار السلام، لا موت فيها ولا هرم ولا سقم ولا مرض ولا فقر، وأنّها دار الغناء». وقال في النار: «اعتقادنا في النّار أنّها دار الهوان ودار الانتقام من أهل الكفر والعصيان. ولها أبواب ودرجات ودركات؛ والملائكة يدخلون عليهم من كلّ باب لها سبعة أبواب، لكلّ باب منها جزء مقسوم». أعصمنا الله وإيّاكم من حرّ النار.

\* \* \*

٢) مش ٢: \_اعتقادنا في النار.

٤) اعتقادات الإمامية.

#### خاتمة

# في أحوال تعرض يوم القيامة

منها الأعسراف؛ وهو سور بين الجنة والنّار. [له باب] «باطنه فيه الرحمة»، وهي ماتلي الجنّة؛ «وظاهره من قبله العذاب»، وهو مايلي منه النار. يكون عليه مَن تساوت كفّتا ميزانه، فهم ينظرون بعين إلى النار و بعين [إلى] الجنّة: ﴿وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرَفُونَ كُلاَّ بِسِيمَاهُمْ ﴾ ؛

ومنها ذبح الموت: فهو ° أنّ الله يظهره يوم القيامة في صورة كبش أُصلح، ويأتي يحيى ـ عليه السلام ـ وبيده الشفرة فيذبحه، وينادي منادا: «ياأُهل النار! خلودٌ بلا موتٍ». وليس في النار ذلك الوقت إلّا الذين هم أُهلها؛ فأمّا أُهل الجنّة ـ إذ رأوا الموت ـ ، سرّوا سروراً ۷ عظيماً، فيقولون: بارك الله لنا فيك! لقد خلّصتنا من

١) ج:له باب/همة نسخ: -له باب.

۲) اصل و بقیه نسخ (جز آس، مش،۱، دا): - بعین إلی النار و.

٢) اصل و بقية نسخ (جز آس): من.
 ٤) سورة اعراف ، أية ٤٦.

ه) آس، دا: وهو. ٦) چ: منادیاً.

٧) آس،مش ١٠دا:سرأ.

تلك الدنيا وكنت خير وارد علينا وخير تحفة أهداها الله إلينا. قال النبي ـصلى الله عليه وآله وسلم ـ: «الموت تحفة المؤمن» <sup>(</sup>.

وأهل النار إذا أبصروه، يغزعون منه ويقولون: لقد كنت شرّ وارد علينا، عسى أن تميتنا فنستريح ممّا نحن فيه. ثمّ يُخلق أبواب النار غلقاً لا فتح بعده، فينطبق أهلها ويدخل بعضها على بعض؛ فيعظم الضغاط على أهلها، ويرجع أسفلها أعلاها، ويُرى الناس والشياطين فيها كقطع اللحم في القدر إذا كان تحتها نار عظيمة تغلى ﴿ كَغْلُي الْحَمِيمِ ﴾ لا كلّما خبت زدناهم سعيراً بتبديل الجلود.

إشراق في معنى النفخ

قال - سبحانه -: ﴿وَنُفِحٌ فِي الصُّورِ﴾ ٢. لمّا سُئل النبي - صلى الشعليه وآله وسلم - عن «الصور»، فقال - صلى الشعليه وآله وسلم -: «قرن من نور التقمه إسرافيل»؛

فوصف السلعة والضيق، واختلف في أنّ أعلاه ضيق وأسفله واسع، أو بالعكس؛ ولكلّ وجه. «والنفخة» نفختان: نفخة تطفى النار، ونفخة تشعلها: ﴿وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلّا مَنْ شَاءَ اللهِ ﴾، ثم نفخ فيه أخرى ﴿فَإِذَا هُمْ قِيامُ يَنْظُرُونَ ﴾ "،

و«الصور» (بضم الصاد وسكون الواو، وقرء بفتحها أيضاً) جمع «الصورة» بأنَّ نافخها هو واهب الصورة بإذن الله فإذا تهيَّأت هذه الصور؛

۱) دعوات الراوندي: حقال النبيّ ــصلى الا عليه وآله وسلم ــ: تــحقة المــؤمن المــوت. (بــحار الأنوار ، ج۸۲ ص ۱۷۱ و ج۲۱، ص ۹۰)؛ و به همين مضمون: «العوت رحمة من الله لعباده العؤمنين» (بــحاد الأنوار ، ج۲، ص ۱۱۸ و ج۲۱، ص ۲۹۲) و «العوت ريــحانة العؤمن» (بــحاد الأنوار ، ج۸۲، ص۱۸۲ و ۱۷۷).

٢) سورة الدخان، آية ٤٦. ٢) سورة زمر، آية ١٨.

٤) مش ٢: فوصفه. ه) سورهٔ زمر ، آية ١٨٠.

٦) دا: بفتحهما. ٧) اصل: العبور.

كانت فتيلة \استعدادها كالحشيش المحترق؛ وهو الاستعداد لقبول الأرواح؛ كاستعداد الحشيش بالنار التي كمنت فيه لقبول الاشتعال.

والصور البرزخية كالسُرُج مَّ مشتعلة بالأرواح التي فيها. فنفخ إسرافيل نفخة واحدة، فتمرّ على تلك الصور منتعلة ها، وتمرّ النفخة التي تليها وهي الأخرى على الصورالمستعدة للاشتعال وهي النشأة الأخرى فتشتعل بأرواحها ﴿فَإِذَا هُمْ قِيَامُ يَنْظُرُونَ﴾ .

فيقوم تلك الصور أحياء ناطقة بمن ينطقها الله، فمن ناطق بـ«الحمدلله»، ومن ناطق يقول: ﴿مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنا﴾ °، ومن ناطق بـ«الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور».

وبالنفغ الأوّل أشار النبي -صلى الله عليه وآله وسلم - في قوله: «إنّه يموت أهل الأرض حتى لا يبقى أحد، ثمّ يموت أهل السماء حتى لا يبقى أحد، إلّا ملك الموت وحملة العرش وجبرئيل وميكائيل». قال:

فيجيء ملك الموت حتى يقوم بين يدي الله عزّوجلّ ويقال له: من بقي؟ وهو أعلم -، فيقول: يا ربّ لم يبق إلّا ملك الموت وحملة العرش وجبرئيل وميكائيل؛ فيقال: فليموتا، جبرئيل وميكائيل!

فيقول الملائكة: رسولاك وأميناك؟ فيقول: إنّي قضيت على كلّ نفس فيها الروحُ الموتَ؛ وحملة العرش؟ فيقول: قل لا لحملة العرش: فليموتوا!

١) مش ٢: قليلة. ٢) أس، لك، دا: كالسراج.

٣) آس، ج: الصورة. ٤) سورة زمر ، آية ١٨٠.

ه) سورځيس، آيۀ ٥٢. ٢) آس: –الروح.

٧) ڇ: -قل.

إلى الزبانية

قال: ثمّ يجيء ملك الموت كثيباً حزيناً لا يرفع طرفه، فيقال: من مقى؟ فيقول: لم يبق إلَّا ملك الموت! فقال له: مت يا ملك الموت! ثمَّ يأخذ الأرض بيمينه والسماوات بيمينه ويقول: أين الذين كانوا يدعون معى شريكاً؟! أين الذين كانوا يجعلون مع الله الهاأ؟» ثم نُفخ فيه أخرى ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾ ٢.٢

قال ـ تعالى ـ: ﴿ عَلَيْهَا تَسْعَةُ عَشَرَ ﴾ أ. استبصار اعسلم أنّ «مدبّرات الأمور» في برازخ عالم الظلمات في الإشارة

وأشباح عالم الطبيعة التي ظاهرها «الدنيا» وباطنها طبقات «الجحيم» هي المشار إليه بقوله: ﴿ فَالْمُدَيِّرُاتِ

أَمْراً ﴾ \* بعد قوله: ﴿ فَالسَّابِقَاتِ سَبْقًا ﴾ \*؛ لأنَّ وجود كلَّ منها تحت وجود جوهر قدسيّ مُفارق الذات سبابق الوجود على النفسانيّات والطبيعيّات. المدبّرات كروحانيات العالم الكبير الجسماني والعالم الصغير الإنساني. فهي في العالم الكبير العلوي أروام الكواكب السيّارة والبروج الاثنا عشريّة، والمجموع تسعة عشر مدبّراً. وكذا في العالم الصغير البشري هي رؤوس القوى المباشرة للتدبير والتصرّف في البرازخ السفليّة تسعة عشر قرّة ^: سبعة منها مبادئ الأفعال النباتيّة وأسبابها، التي ثلاثة منها أصول وأربعة منها فروع؛ واثنا عشر مبادئ الأفعال الحيوانيّة، عشرة منها مبادئ الإدراكات ـ التي خمسة 'ظاهرة وخمسة باطنة واثنان: الشهوة والغضب.

١) اصل و بقيه نسخ (جز مش٢): ــمم الله.

٣) بحارالأنوار، ج٦، ص ٢٢٩.

٥ ) سورة نازعات ، أية ٥.

۷) چ،مش۱:الروح.

٩) آس، با: +منها.

٢) سورةزمر، أنة ١٨.

٤) سورةمدُشْ، آية ٢٠.

٦ ) سررة نازعات، آية ٤.

٨) آس،لك،مش ٢: قوي.

فإنَّ لكلِّ من هذه التسعة عشر مدخلاً في إثارة ' نار الجحيم التي منشؤها ، ثوران حرارة جهنّم الطبيعة التي كانت اليوم كامنة عن نظر الخلائق، وستبرز يوم القيامة بحيث يراها الناس محرقة للجلود قطَّاعة ﴿ نَزَّاعَةٌ لِلشُّويُ \* تَدْعُوا مَنْ أَذْنَرَ وَيْتُولِّي ﴾ ٢.

فمن كان على هدى من ربّه، مستوياً على صبراط مستقيم مسراط الله العزيز الحميد، فيسلك سبيل الله بنور الهداية بقدمي العلم والعمل، يصل إلى دار السلام ويسلم من هذه ً المعذِّبات والمهلكات ْ ويتخلُّص عن رقَّ الدنيا وأسس ْ الشهوات: ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكاءً مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُل هَلْ يَشْتُونِانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لِلَّهِ مِلْ أَكْثَرُهُمْ لِأَيْعَلَمُونَ ﴾ ٢.

> إشراق عقليُّ فی شجرة طوبی وشجرة الزقوم

قال ـ سبحانه ـ: ﴿ طُوبِيٰ لَـهُمْ وَحُسُنُ مَآبِ ﴾ ^، وقال: ﴿ إِنَّ شَجَرَةَ الزُّقُومِ \* طَعَامُ الأَثْيِمِ ﴾ ١٠ -أي شجرة طعام الآثمين \_ ﴿ إِنَّهَا شَـجَزَةً تَحْرُجُ فِي أَضْسَل الْسَجَجِيم﴾ ١٠ \_يـعنى الطبيعة الدنيويّة \_

﴿ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيْاطِينَ ﴾ ١٠.

و «الطلم» عبارة عن مبدأ وجود البدن الموجب لحصول ٢٠ الأثمار

۲) سورة معارج، آيات ۱۹ و ۱۷.

٤) اصل: ـ هذه.

٦ ) ج:أمر.

٨) سورۇرغد،آيۇ ٢٩.

١٠ ) سورة بخان، آيات ٤٢ و ٤٤.

١٢ ) سورة مناقات، آية ٦٥.

١ ) مش ٢: إنارة.

٣) مش ٢: الصراط المستقيم.

ه ) مش ۲: الملكات.

٧) سورةزمر،آية ٢٩.

٩ ) ك، مش ١، مش ٢، آس، ۾: +سرّ .

١١ ) سورةمنافّات، آية ٦٤.

۱۲ ) مش ۲: لوجود.

وبروزها عن الأكمام، والأثمار 'هي الأغذية؛ كأنّه -أي كلّ طلع منها-رأس شيطان من الشياطين، وهي الأهوية المُردية والأماني الباطلة التي تتغذّى بها وتتقّوى نفوس أهل الضلال وتمتلئ بها طبائعهم وبواطنهم من الشهوات الدُنويَة الموجبة لنار الجحيم والعذاب الأليم.

واعلم أنّ النفس الإنسانية إذا كملت في العلم والعمل، صارت كشجرة طيّبة، فيها ثمرات العلوم الحقيقيّة وفواكه المعارف اليقينيّة. فمثل شجرة «طوبي» مثال النفس السعيدة الكريمة علماً وعملاً؛ وقد روي في طريق أصحابنا -رضوان الله عليهم -أنّ «طوبي شجرة" [في الجنّة] أصلها في دار علي بن أبي طالب عليه السلام - وليس مؤمن إلّا وفي داره غصن من أغصانها»؟! وذلك قول الله - تعالى -: ﴿ طُوبِي لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبِ﴾ !

فتأويل ذلك من جهة «العلم» أنّ المعارف الإلهيّة ـسيّما ما يتعلق بأحوال الآخرة -إنّما يحتاج فيها إلى اقتباس النور من مشكاة نبوّة خاتم الأنبياء ـسلام الشعليه وعليهم ـبواسطة أوّل أوصياته وأشرف أولياء أمّته عليه السلام ـ: فإنّ أنوار العلوم الإلهيّة إنّما انتشرت في نفوس° المستعدّين من بدر ولايته ونجم هدايته، كما أفصح عنه قول النبي ـصلى الله عليه وآله وسلم ـ: «أنا مدينة العلم

١) دا: ــ والأثمار. ٢) ج: شجرة طوبي.

٢) بحاد الأنوار ، ج/ ص ١٣٠٠ و در حديث ديكرى از امير المؤمنين على ـ عليه السلام ـ: مطوبى شجرة نبي البعثة أصلها في دار النّبي ـ صلى الله عليه و آله وسلم ـ وليس من مؤمن إلاّ وفي داره غصس منها.» (بحار الأنوار ، ج/د ص/١١٧) و اين دو منافاتى باهم ندارند، زيرا على ـ عليه السلام ـ باب النبي(ص) است و حساب آن دو از هم جدا نمى باشد.

ه ) دا: النفرس.

وعلى بابها» ١.

وذاته المقدّسة بالقياس إلى سائر الأولياء والعلماء بالولادة المعنويّة، كذات آدم أبي البشر في الولادة الصوريّة؛ ولهذا ورد عن النبيّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ: «يا علي! أنا وأنتُ أبوا هذه الأُمّة» .

قال صاحب الفتوحات المكية:

إنّ شجرة طوبى لجميع شجرات الجنان كآدم، لما ظهر منه من البنين؛ فإنّ الله لمّا غرسها وسوّاها، نفخ فيها من روحه، ولمّا تولّى الحقّ غرس شجرة طوبى بيده ونفخ فيها من روحه، زيّنها بثمرة الحليّ والحلل اللذين فيها زينة للابسها؛ فنحن أرضها كما جعل «ما على الأرض زينة لها»، وأعطت في ثمرة الجنّة كلّها من حقيقتها عين ما هي عليه، كما أعطت النواة النخلة، وما يحمله النور الذي في شرها. (انتهى.)؛

فظهر منه أنّ شجرة طوبى يراد بها أصول المعارف والأخلاق ليكون زينة النفوس القابلة، كما أنّ ما على الأرض زينة لها؛ وذلك لانّ أرض " تلك الشجرة إذا كانت نفوساً، فحلّلُها لابدّ أن تكون من قبيل ازينة العلوم والمعارف ومحاسن الأخلاق والملكات.

۱) حدیث نبری متراتر و بقول مجلسی ـ در بحار ـ : اجماعی است. برای بهرهٔ بیشتر ر. ک : بـ هارالأثوار،

ج٠٤، ص ٢٠٠، باب ٩٤. ٢) بمارالأنوار ، ج٦٦، ص ٣٤٣.

٤) اللتوحات المكيَّة، ج٢ طبع قديم، ص ٤٣٦.

٣ ) ڇ: ـمن.

٦) مش ٢: حلل.

ه ) اصل:الأرض

توضيحُ في حقيقة الدنيا والآخرة

قال الله ـ سبحانه ـ : ﴿ إِنَّمَا الْحَنِوةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَ زِينَةً وَتَفَاخُرُ بَيْتَكُمْ ﴾ `، وقال: ﴿ وَمَا الْحَنِوةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ﴾ `.

واعلم أنّ الدنيا من عالِم «الملك»؛ و «الشهادة»،

والآخرة من عالم «الملكوت» و «الغيب». وربّما قيل: إنّ الدنيا عالم المحسوسات، والآخرة عالم المعقولات؛ وهذا غير سديد، وهذا قول الفلاسفة المنكرين للمعاد الجسماني ولوجود الجنّة والنار الجسمانييّن أ

والأجود أن يقال: الدنيا عالم الكون والفساد، والآخرة دار القرار.

وقيل: الدنيا مرآة الآخرة؛ فإنّها عالم الشهادة ويرى فيها عالم الغيب، وهي الآخرة. فعالم الدنيا مُحاك معالم الآخرة؛ فمن الناس من وفّقه الله ويسّر له النظر والاعتبار، فلا ينظر إلى شيء من هذا العالم إلّا ويعبر به إلى عالم الآخرة، فيسمّى عبوره «عبرة»، وقد أمر الله تعالى عبده بقوله: ﴿فَاعْتَبِرُوا يا أُولِي الأَبْضارِ ﴾ ١٠ ومنهم من عميت بصيرته، فلم ١٠ يعتبر ولم يعبر عن هذا [الجسر] ١٠ فاحتبس في عالم الحسّ والشهادة، وسيفتح إلى حبسه أبواب جهنّم: ﴿أُولَئِكُ فا يَأْكُونَ فِي بُعُونِهِمْ إِلّا النّارَ ﴾ ١٠.

١) مش ٢: تعالى. ٢) سورة عديد، أية ٢٠.

٣) سورة حشر ، آية ٢. ٤) آس، دا: الملكرت.

ه) مش ١، لك، دا: فلاسفة. ٦) آس: الجسمانيتين.

٧) اصل، دا، مش١، ج: ــ الدنيا/ قائل در بما قيل، و دقيل...ه يافت نشد.

۸) اصل:ممال. ۹) مش ۲: یعتبر.

۱۰) سورة مشر، آية ۲. اميل: فلا،

١٧) أصل: الجنس/بقية نسخ: الحبس. ١٣) سورة بقره، آبة ١٧٤.

والحقّ الحقيق أنّ الجنّة والنار مخلوقتان لقوله ـ تعالى ـ : ﴿ وَجَنَّةٌ عَرْضُهُا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ و قوله : ﴿ وَاللّهُ السَّارَ اللّهِ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ ﴾ آ؛ وهذا هو المرويّ عن الأئمة ـ عليهم السلام ـ . كما رَوى قدوة المحدّثين أبو جعفر محمّد بن علي بن بابويه القمّي ـ رضي الله عنه ـ في عيون أخبار الرضا ـ عليه السلام ـ بسنده المتّصل إلى عبدالسلام بن صالح الهروي:

قال: قلت لعلّي بن موسى الرضا ـ عليه السلام ـ : يا ابن رسول الله! أخبرني عن الجنّة والنار؛ أهما اليوم مخلوقتان؟ فقال: نعم، قد دخل رسول الله (ص) الجنّة ورأى النار لمّا عُرج به إلى السماء.

قال: قلت له: إنّ قوماً يقولون إنّهما اليوم مقدّرتان غير مخلوقتين. فقال عليه السلام -: ما أولئك منا ولا نحن منهم. من أنكر خلق الجنّة والنار، فقد كنّب النبي -صلى الله عليه وآله وسلم وكذّبنا وليس في ولايتنا على شيء ويخلد في نار جهنم. قال الله -تعالى -: ﴿ هٰذِهِ جَهَنّمُ الَّتِي يُكَنِّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ \* يَطُوهُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَبِيمٍ آنٍ ﴾ ". وقال النبي -صلى الله عليه وآله وسلم -: «لمّا عرج بي إلى السماء، أخذ بيدي جبر ثيل عليه السلام -، فأدخلني عرج بي إلى الأرض واقعت خديجة فحملت فاطمة عليها السلام. هبطت الى الأرض واقعت خديجة فحملت فاطمة عليها السلام. ففاطمة «حوراء» (إنسية )؛ فكلّما الستقت إلى [رائحة ] الجنّة، ففاطمة «حوراء» (إنسية )؛ فكلّما الستقت إلى [رائحة ] الجنّة،

٣) سورة رحمان، آيههاي ٤٢ و ٤٤.

٢) سورة بقره ، آية ٢٤.

٤) آس، لك، دا: هبت.

١) سورة حديد، أية ٢١.

#### شممت رائحة ابنتي فاطمة. ١

وبالجملة: الدنيا هي النشأة النارية الدائرة الكائنة الفاسدة؛ من ركن إليها، استحق النار. والآخرة هي النشأة النورية العالية الباقية؛ وهي صورة الجنة ومنازلها، إلا أنها محجوبة عن هذه الحواس. فمن عرف نفسه وعرف ربّ، تجرّد ذاته عن غشاوة الدنيا وصار من أهل الآخرة ونعيمها: ﴿ بِنُكُ الدّانُ الدَّرَةُ فَهُ عَلَمُهُ الرَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوّاً فِي الأَرْضِ وَلا قَسَاداً وَالعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ أنها ما الآخرة ونعيمها: ﴿ المُتَعِنَى اللّهُ ا

قاعدةً في تحقيق الخلافة

اعلم أنّه لمّا اقتضى الحكم والإلهيّة الجامعة لجميع الكمالات المشتملة على الأسماء الحسنى والصفات العليا بسط مملكة الإيجاد والرحمة ونشر لواء القدرة

والحكمة بإظهار الممكنات وإيجاد المكوّنات وخلق الخلائق وتسخير الأمور وتدبيرها، وكان مباشرة هذا الأمر من الذات القديمة الأحديّة بغير واسطة بعيدة جدّاً، لبُعد المناسبة بين عزّة القِدّم وذلّة الحدوث؛ فقضى -سبحانه - بتخليف نائب ينوب عنه في التصرّف والولاية والحفظ والرعاية.

فلا محالة له وجه إلى «القِدَم» ويستمدّ من الحقّ - سبحانه -، ووجه إلى «الحدوث» يمدّ به الخلق فجعل على صورته خليفته، تخلف عنه في التصرّف وخلع عليه خِلَع جميع أسمائه وصفاته ومكّنه في مسند «الخلافة» بإلقاء مقادير الأمور إليه وإحالة حكم «الجمهور» عليه.

فالمقصود من وجود العالم أن يوجد الإنسان الذي هو خليفة الله في

١) عيون أخبار الرّضا، ج١٠ ص١١٥. ٢) لك: -النارية.

٢) ۾: إلي. ٤) سورة قصص ، آية ٨٣

ه) آس،مش ۱، لك: حكم. ٦) دا: العزة.

۷ ) مش ۲: پخلف.

العالم. فالفرض من الأركان حصول النباتات، ومن النباتات حصول الحيوانات، ومن النباتات حصول الأرواح، الحيوانات حصول الأرواح، ومن الأرواح الناطقة، ومن الأرواح الناطقة حصول خليفة الله في الأرض خليفة ألله في الأرض خليفة إلى المرض خليفة إلى الم

فالنبيّ لابدّ أن يكون آخذاً من الله ومتعلّماً من لدنه معطياً لعباده وهادياً لهم، فهو واسطة بين العالمين، سمعاً من عانب ولساناً إلى جانب؛ وهكذا حال سفراء الله إلى عباده وشفعائه يوم تناده.

فلقلب النبي بابان مفتوحان: باب مفتوح إلى عالم الملكوت، وهو عالم «اللوح المحفوظ» ومنشأً الملائكة العلمية والعملية؛ وباب مفتوح إلى القوّة ألمدركة، ليطالع ما في الحواس ليطلّع على سوانح مهمّات الخلق.

فهذا النبي° يجب أن يُلزم الخلائق في شرعِهِ الطاعات والعبادات ليسوقهم بالتعويد عن مقام الحيوانيّة إلى مقام المَلَكيّة، فإنّ الأنبياء رؤوس القوافل.

اعـلم، أنَّ نسـبة «النبوّة» إلى «الشـريعة» كنسبة الروح إلى الجسد الذي فيه الروح، و«السياسة» المجرّدة عن الشرع كـجسد لا روح فيه.

كشفُ تنبيهيُّ في بيان الفرق بين النبوّة والشريعة والسياسة

وقد ظنَّ قوم من المتفلسفة أنَّه لا فرق بين

الشريعة والسياسة؛ وبيّن أفلاطون الإلهي فساد قولهم في كتاب النواميس،

١) سورة بقره، آية ٣٠. ٢) مش ٢: إلى.

٣ ) ج: عالم. ( 3 ) مش ١: القوى.

ه) مش ۲:التي. ٢) آس،لك، دا:من.

وأوضع الفرق بينهما بالفعل والانفعال. وأمّـا الفرق مـن جـهة الفـعل، فـأفعال السياسة جزئيّة ناقصة مستبقاة مستكملة بالشريعة، وأفـعال الشـريعة كليّة تامّة غير محوجة إلى السياسة.

والغرق من جهة الانفعال أنّ أمر الشريعة لازم لِذات المـأمور بـه، وأمر السياسة مفارق له. مثاله أنّ الشريعة تأمر الشخص بالصوم والصلاة، فيقبل ويفعله بنفسه، فيعود نفعه إليه؛ والسياسة إذا أمرت الشخص تـأمر برفعه الملبوس وأصناف التجمّل، وإنما ذلك لأجل الناظرين لا من أجل ذات اللابس.

تحقيقُ في سبب الرؤيا الصادقة

وليعلم أولاً أنّ معنى «الرؤيا» انحباس الروح من الطساهر إلى الباطن، والمسراد مسن «الروح» هو الجوهر البخاري الحارّ المركّب من صفوة الأخلاط؛ وهي مطيّة للقوى النفسانية، وبها تتحرّك القوى

وتتمل الحاسة والمحرّكة إلى آلاتها ، وقد ذكر بعض صفاتها.

وبالجملة، هذه الروح بواسطة العروق الضوارب تنتشر اللي ظاهر البدن؛ وقد تحبس إلى الباطن بأسباب، مثل طلب الاستراحة عن كثرة الحركة ومثل الاشتفال بتأثيره في الباطن لينفتح السدّ، ولهذا يغلب النوم عند امتلاء المعدة، ومثل أن يكون الروح قليلاً ناقصاً فلا يفي بالظاهر والباطن جميعاً، ولنقصانها وزيادتها أسباب طبية مذكورة في كتب الأطبّاء.

فإذا انحبست الروح إلى الباطن وركدت الحواس بسبب من الأسماب،

١) دا: ـنفعه. ٢) لك: يأمره

٣) أس: من أجل. ٤) دا: ــ الحار.

ه) بقیه نسخ: الانتهاء. ۲) مش ۲، چ: پنشر.

٧) مش ٢: المسدّ / ج، دا: السدد / مش ٨، لك: المسدّد.

بقيت النفس فارغة عن شغل الحواس؛ لأنّها لاتزال مشغولة بالتفكّر فيما يورده الحواس عليها؛ فإذا وجدت فرصة الفراغ وارتفعت عنها الموانع، اسبتعدّت للاتّصال بالجواهر الروحانية الشريفة العقليّة التي فيها نقوش جميع المسوجودات كلّها المعبّرة عنها في الشرع بد «اللوح المسحفوظ» و [الجواهر] النفسيّة والقوى الانطباعيّة من البرازخ العلويّة التي فيها صدور الشخصيّات الماديّة والجزئيّات الجسمانيّة.

فإذا اتصلت بتلك الجواهر، قبلت ما فيها من النقوش، لاسيما ما ناسب أغراض النفس ويكون مهماً لها؛ فحينئذ إذ ارتفع الحجاب بالنوم -الذي هو أخ الموت - قليلاً، يظهر في مرآة النفس شيء من النقوش والصور التي في تلك المراثي مما يناسبها ويحاذيها، فإن كانت تلك الصور جزئية وبقيت في النفس، تحفظ الحافظة إيّاها على وجهها ولم يتصرّف فيه القرّة المتخيّلة، فيصدق هذه الرؤيا؛ وإن كانت المتخيّلة غالبة أو إدراك النفس للصورة ضعيفاً، صارت المتخيّلة بطبعها إلى تبديل ما رأته النفس بمثال، كتبديل العلم باللبن وتبديل العدو بالحيّة وتبديل الملك بالبحر والجبل.

في أضغاث «الأحلام»، وهي المنامات التي لا أصل لها تذكرة اعلم أنّ النفس بقرّتها الخياليّة التي هي لها<sup>لا</sup> في عالمها بمنزلة القرة^ المحرّكة في هذا العالم؛ فكما يصدر منها في عالم المحسوسات بـقرّتها

١) همة نسخ : الجرهر. ٢) اصل: النفيسة.

٣) مش ٢: العبورة. ٤) مشأ، آس، مش ٢، لك: بحفظ.

ه) مش ٢: هذا. ٢) اصل ، لك، دا، ج، آس: المصوّرة.

۷ } ج: ـلها.

٨) مش ٧. لك: القرّة / اصل وبقية نسخ: القرى، مبدأ و معاد ، ص ٤٧١: ق... هي لها في عالمها بمنزلة القرّة المرّكة في هذا العالم».

المحرّكة بإعانة غيرها من الأسباب أشياء من باب الحركات والتحولات تسمّى بالصنايع والأفعال، كذلك تفعل باختراعها في مملكتها وعالمها بالباطن صوراً وأشخاصاً جسمانيّة بعضها مطابقة لما يوجد في العوالم وبعضها جزافيّات لا أصل لها في شيء من العوالم والبرازخ.

والصور المتأصّلة التي تكون في العوالم ببعضها مطابقة لبعض، إذ النشـآت والعوالم مطابقة بنحسب الصنور إلّا منا ينخترعها النفس بدعابة ٢ المتخيّلة وشيطنتها، فإنّها مجرد «إنشاء» لا أصل لها.

فإذا اخترعت المتخيّلة بدعابتها واضطرابها -التي لا يفترٌ عنها في أكثر الأحوال-صوراً جزافيّة وانتقلت فيها وحاكتها بأمور أخرى في حال النوم وشاهدها النفس وبقيت مشغولة بمحاكاتها، كما تبقى مشغولة بالحواس في اليقظة، وخصوصاً إذا كانت ضعيفة في جوهرها منفصلة عن آثار القوى؛ فلا تستعد للاتصال بالجواهر الروحانيّة. والمتخيّلة باضطرابها قويّة بسبب من الأسباب، فلاتزال تحاكي وتخترع صوراً لا وجود لها، وتبقى في الحافظة إلى أن تستيقظ فتذكّر اما رآه في المنام.

ولمحاكاتها -أيضاً -أسباب من أحوال البدن ومزاجه؛ فإن غلب على مزاجه الصنواء، حاكاها بالأجزاء الصنفراء ؛ وإن كان فيه الصرارة، حاكاها بالنار والحمّام الحارّ؛ وإن غلبت البرودة، حاكاها بالثام والشمّاء ونظائرهما؛

١) اصل و نسخ خطى: يخترعه. ٢) مش ٢، آس: برعاية/لك: بإعانة/دا: برعايتها.

٣) دا: الأصل/عيناً مطابق با عبداً و معاد (ص ٤٧١، ط آشتباني).

٤) مبدأ و معاد: آثارها. ٥) مش ٢: قرّته/مبدأ و معاد: باضطرابها قريت...

٢) مش ٢: فيذكره.
 ٧) ج: حكاها/اصل: + بالثام والشتاء ونظائرهما.

٨) در مبدأ و معاد: بالأشياء.
 ٩) ج: الصفر.

وإن غلبت السوداء، حاكاها بالأشياء السود والأمور الهائلة.

وإنّما حصلت صورة النار - مثلاً - في التخيل عند غلبة الحرارة لأنّ الحرارة - التي في موضع - يتعدّى إلى مجاورها (، كما يتعدّى نور الشمس إلى الأجسام؛ بمعنى أنّه سيكون سبباً لحدوثه، إذا خلقت الأشياء موجودة، أفاض وجوداً فانضاً بأمثاله على غيره.

والقوّة المتخيّلة منطبعة في الجسم الحارّ، فيتأثّر بها تأثّراً يليق بطبعها: كما مرّ أنّ كلّ شيء قابل يتأثّر من شيء فإنّما يتأثّر منه بشيء يناسب جوهر هذا القابل وطبعه. فالمتخيّلة ليست بجسم حتى تقبل نفس الصرارة، فتقبل من الحرارة ما في طبعها للقبول له، وهو صورة الحارّ، فهذا هو السبب فيه.

> تكملةً معرفة سبب العلم بالمغيبات في اليقظة

قد عرفت سبب الاطلاع بالغيوب في النوم، من ركود الحواس واتصال النفس بالجواهر العقلية أو النفسية وقبولها من تلك المبادئ صوراً تناسبها اهتئت بها.

ويمكن أن يكون ذلك^ لبعض النفوس في اليقظة الوسع قوّتها بالنظر إلى جانب العلق وجانب السفل جميعاً، كما يقوى بعض النفوس ليجمع في حالة

١) ج، دا: مجاورتها. ميدأ و معاد ، ص ٤٧٢ : السجاور لها.

٢) مش ٢، ۾، لك: \_افاض. ٢) مش ١، آس، ۾: تأثيراً.

٤) مش ٢: بلين. ٥) عيناً فصل «أضفات أحلام» ميداً و معاد.

٦) لك: ـ النفس. ٧) اصل: اهتت.

٨) لك: ـ ذلك.

٩) در مبدأ و معاد و يمكن أن يكرن ذلك لبعض النفوس في اليقنة بسببين: أحدهما قوة النفس ـ فطريّة أو
 مكتسبة-لا يشغلها جانب عن جانب، بل تسع قرّتها بالنظر إلى...»

واحدة الاشتغال بعدّة أمور، فيكتب ويتكلّم ويسمع · . فمثل هذه النفوس التي لها اقتدارمًا على ضبط الجانبين يجوز أن يفتّر عنها في بعض الأصوال شغل الحواس ويطلع على «عالم الغيب»، فيظهر لها منه بعض الأمور كالبرق الخاطف، وهذا ضرب من النبوّة.

ثمّ إن ضعفت المتخيّلة، بقى في الحفظ ما انكشف له من الغيب بعينه، [ف]كان وحياً صريحاً؛ وإن قويت المتخيّلة واشتغلت بطبيعة المحاكاة، فيكون هذا الوحى مفتقراً إلى التأويل كما يفتقر الرؤيا إلى التعبير. ٢

وصيية اعلم، أيّها السالك إلى الله تعالى والراغب إلى نيل ملكوت ربّه الأعلى والطالب للنزول في الفردوس الأعلى، أنّ بحر المعرفة ليس له ساحل، إلّا أنّ لكلّ درجة بقدر غوصه وخوضه، ولا يمكن الخوض والغوص لكلّ من كان مباشر الأعمال السبعيّة والبهيميّة ومزاول المكايد الشيطانيّة؛ لأنّ فهم رسخت الهيئات الفاسدة والمكات المضلّة وارتكمت على

۱ ) دا:پستمع.

٢) مش ١، مش ٢، ج ، آس: شغل؛ همچنین در كتاب مبدأ و معاد / اصل و بقیهٔ نسخ: فیشغل.

٣ باكمى اختلاف، عيناً همان «فصلٌ في معرفة سبب العلم بالمغيبات...» كتاب مبدأ و معاد سپس به دنبال
 أن أو رده است:

الثاني أن يغلب على المزاج اليبوسة وللحرارة ويقلّ الروح البخاري، حتى يتصرّف النفس لغلبة السوداء وقلّة الروح عن المواد الحواس، فيكون مع فتح العين وساير أبواب الحواس كالمبهوت الغافل الغائب عمّا يرى ويسمع؛ وذلك لضعف خروج الروح إلى الظاهر، فهذا أيضاً لا يستحيل أن ينكشف لنفسه من الجواهر الروحانيّة شيء من الفيب فيحدّث به ويجري على لسان، كأنّه أيضاً غافل عما يحدث به؛ وهذا يوجد في بعض المجانين والمصروعين وبعض الكهنة، فيحدثون بما يكون موافقاً لما سيكون، وهذا نوع نقصان يظنّه الجهلة كمالاً و ولاية، والسبب الأول نوع كمال.

أفئدتهم، فبقوا شاكّين حيارى تائهين في تيه الجهالة وظلمة الصيرة ، وقد حبطت أعمالهم وانتكست رؤوسهم، فما لهم من معرفة الله من نصيب: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ لَهُمُ الْبُشْرِي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾ أ.

واعلم، يا أخي، أنّ نفسك مسافر إلى الله ـ تعالى ـ من أوّل منزل من منازل وجودها، وبدنك مركبك؛ فتأهب للزاد والاستعداد وبالسلاح الذي يُدفع بها سُرّاق المنازل وقُطّاع المراحل حتّى يصلك إلى المطلوب الحقيقي والمقصود اليقينى الذى هو منتهى الغايات.

واعلم أنّ ما سردنا عليك من بعض مسائل الحكمة الحقّة الإلهيّة التي لا يتأتى لكلّ لادركه ولا يتيسّر ضبطه إلّا لمن كان فطرته سليمة عن الأمراض الدنياويّة والوساوس الشيطانيّة وترك الاشتهار وطلب الجمعيّة، حقَّ حقيق بالأخذ، أحقَّ بالبيان بل بالتبيان؛ وهذه علانية وعيان عند العقول الأخرويّة والمعرضين عن زهرات الدنيوية ^.

فما حقّقت لك ما تيسّر لنا بغضل الله ورحمته وما وصلنا إليه بغيضه من أسرار المبدأ والمعاد، وهو «لكلّ قوم هاد». والحمدالله ربّ العالمين وصلّى الله على محمّد وآله الطيّبين !.

...

١) ڇ: ـشاکين. ٢) آس، مش ١، دا، ڇ: ظلمات.

٢) أس: الحياة. ٤) سورة يونس، أية ٦٣.

ه ) مش ۲: للاستعداد. ۲ ) مش ۲: ــ بعض.

۷) مش ۲: +أحد. ۸) اصل: فهوات.

٩ ) آس:الأمجاد.





# فهرست آيات قرآنى

| 119       | ﴿إِذَا السَّمَاءُ ٱنْشَقَتْ﴾                                                                          |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119       | ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورُتْ﴾                                                                            |
| 114       | ﴿إِذَا زُلُزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا﴾                                                             |
| 75        | ﴿إِذْ رَأَىٰ خَاراً﴾                                                                                  |
| 47        | ﴿ الْرَجِعِي إِلَىٰ رَبُّكِ رَاضِينَةُ مَرْضِينَةً ﴾                                                  |
| 11.       | ﴿ اسْتَحَبُّوا الْحَيْوةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ ﴾                                               |
| <b>Y9</b> | ﴿ أَقِي اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾                                                 |
| 114       | ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَأَنْشَقُ القَمَرُ ﴾                                                        |
| 75        | ﴿ اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾                                                             |
| 147       | ﴿ اقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَيْ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبِاً ﴾                                  |
| ለ ነ ነ ነ   | ﴿ إِفْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرُمُ ﴾                                                                    |
| 175.07    | ﴿ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيلُ الْأَمُورُ ﴾                                                            |
| ٤٣        | ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾                                           |
| 77        | ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي مَذَانَا لِهٰذَا وَمَا كُنَا لِنَهْتَدِيَ لَوْلاَ أَنْ مَذَانَا الله ﴾    |
| ٧٦        | ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِينٍ ﴾                    |
| A 3. 7F   | ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِالْفَلَمِ ﴾                                                                       |
| ٥٨        | ﴿ الَّذِينَ مَدَّى اللهُ فَبِهُدامُمُ افْتَدِهِ ﴾                                                     |
| ۸۰        | ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ ﴾           |
| ٧٥        | ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوْاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاهُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ |
| ٣         | ﴿ اللهُ الصَّمَدُ ﴾                                                                                   |
| ١٧        | ﴿ الْمَلِكُ القُدُّوسُ السُّلامُ المُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ﴾        |
| ۸۰        | ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَيْبُ وَالعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفُعُهُ ﴾                              |

| ۲.    | ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشْابَهَ الخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللَّهُ ﴾                                                       |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| E 9   | ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرِ﴾                                                                                                                 |
| 19    | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عَبْنَدَ رَبُّكَ لَا يُشْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ﴾                                                |
| ۱۲-   | ﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةً لا رَيْبَ نِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يُؤْمِنُونَ ﴾                                                                 |
| ١٠٧   | ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَاجِعُونَ ﴾                                                                                                            |
| /٣    | ﴿ الْبُجَسَتُ مِنْهُ الْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنا فَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ ﴾                                                                     |
| 181   | ﴿ إِنَّ شَجَرَةَ الزُّقُومِ ﴾                                                                                                                              |
| 11    | ﴿ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابُّ عِنَّدَ اشِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾                                                                        |
| ۸.    | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ﴾                                             |
| ۸۲۸   | ﴿ إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لَهِي عِلْيَينَ﴾                                                                                                              |
| ۸۲۸   | ﴿ إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ ﴾                                                                                                               |
| 331   | ﴿ إِنَّمَا الْحَيْرِةُ الدُّنِّيا لَعِبُ وَلَهُوُّ في حقيقة وَ زِينَةُ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ ﴾                                                            |
| 11    | ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾                                                                               |
| ١.    | ﴿ إِنَّمَا فَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أِرْدُنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾                                                                         |
| ۱۳    | ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فِاعْبُدُنِي﴾                                                                                            |
| 121   | ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةً تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ ﴾                                                                                                       |
| ۱۳    | ﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحَىٰ يُوحَىٰ ﴾                                                                                                                         |
| ۱۲    | ﴿ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلِطْ نَطْلَيْكَ ﴾                                                                                                              |
| 127   | ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾                                                                                                                 |
| /٦    | ﴿ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ طِينٍ فَإِذَا سَوِّيتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوْجِي                                                                       |
| 77    | ﴿إِنْ يَشَا لِيَذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخُلْقِ جَدِيدٍ﴾                                                                                                      |
| •     | ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الغَافِلُونَ﴾                                           |
| 33/   | ﴿ إُولَٰ لِكُ مَا يَأْكُلُونَ فِي يُطُونِهِمُ إِلَّا النَّارَ ﴾ إِ                                                                                         |
| 14    | ﴿ أُولِنُكُ مِثْنُ غَضِينٍ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدُ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسْاءَتْ مَصبيراً ﴾                                                    |
| ۰۲،۲۷ | ﴿ إُولَمْ يَكُفِ بِزَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾                                                                                           |
| ۸.    | ﴿ أُولَمْ يَنْطُرُوا ﴾ إِ                                                                                                                                  |
| ٨     | ﴿ أَوْمَنْ كَانَ مَيْدًا فَأَخْبَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يُمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ﴾                                                               |
| 17    | ﴿ بَبِيعُ السَّمْواتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                                                                                                        |
| ١     | ﴿ يِسْمِ اللهِ مَجْرالِهَا وَمُرْسِيهَا﴾<br>كَوْمُ مِنْ وَقُولِي أَوْلِي اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ |
| ۱٤١   | ﴿ تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى ﴾                                                                                                                      |

|          | and the second s |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ላሌ ናል    | ﴿ تَعْزُجُ الْمَلائِكَةُ وَالزُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 731. YY/ | ﴿ بِلَّكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُربِيدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| м        | ﴿ ثُوبُوا إِلَىٰ بِارِئِكُم مَافَظُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77       | ﴿ فَمُ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٥       | ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلَّصَالِ كَالْفَخَّارِ وَخَلَقَ الْجَانَّ مِنْ مَارِجٍ مِنْ فَارٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٢       | ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٥       | ﴿خَلَقَةُ مِنْ تُزَابٍ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٢       | ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٤       | ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يُشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٨       | ﴿ ذَٰلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهدِي بِهِ مَنْ يُضَاءُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٨       | ﴿ رَبُّنَا مِا خَلَقْتُ هٰذَا بِالْحِلاُّ سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 179      | ﴿ رَبِّي الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 17       | ﴿ سُبُحٰانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمًا يَصِيفُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Y1       | ﴿ سَنُريهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيُّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 171      | ﴿ حَيْرًا ﴿ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 181      | ﴿ حَسَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلاً فِيهِ شُرَكًاهُ مُتَشاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 181      | ﴿ طَعَامُ الأَقِيمِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 181      | ﴿ طَلْعَهُا كَأَنْهُ رُمُوسُ الشَّيَاطِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 181      | ﴿ لَمُونِينَ لَهُمْ وَحُسُنُ مَآبٍ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 75       | ﴿ عَلَّمَ الْانْسُانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٣       | ﴿ عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمْ وَكَانَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظيماً﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 75       | ﴿ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُويٰ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 18.      | ﴿ عَلَيْها تِسْعَةَ عَشَرَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 75       | ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُثْبَّعِينَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 75       | ﴿عِنْدَهَا جَنَّهُ الْمَأْوِيٰ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 180      | ﴿ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 174 171  | ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 75       | ﴿ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦٨       | ﴿ فَاصْبِرْ صَبْراً جَبِيلاً ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 188      | ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|          | · -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ۸۰  | ﴿ فَاعْتُهُرُوا يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾                                                                               |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18. | ﴿ فَالسُّابِقَاتِ سَبِقًا ﴾                                                                                             |
| 18. | ﴿ هَالْمُدَبُّزَاتِ أَمْراً ﴾                                                                                           |
| 178 | ﴿ فَأَمًّا مَنْ ثَقَلَتْ مَوْازِينُهُ ﴾                                                                                 |
| 178 | ﴿ فَأَمُّهُ مَارِيَّةً ﴾                                                                                                |
| 1.4 | ﴿ فَإِنَّ لَهُ مُعْيِثُهُ خَسَنُكا ﴾                                                                                    |
| 75  | ﴿ فَأَوْحِيْ إِلَىٰ عَبِيهِ مَا أَوْحِيْ ﴾                                                                              |
| 179 | ﴿ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ ﴾                                                                                             |
| w   | ﴿ فَتَبَّارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾                                                                           |
| ۱۰۸ | ﴿ فَرِيقاً فَدَىٰ وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّالْآلَةُ ﴾                                                           |
| 118 | ﴿ فَرْيِقُ فِي الْجَنَّةِ ۚ وَفَرِيقٌ فِي الْسَّعِيرِ ﴾                                                                 |
| 17  | ﴿ فَسُبِعٌ بِاللَّمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴾                                                                               |
| ۹.  | ﴿ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾                                                                        |
| ٦٣  | ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنَ أَوْ أَدُنيٰ﴾                                                                                |
| 177 | ﴿ فَكَشَفْنًا عَنْكَ غِطْاًءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾                                                          |
| 74  | ﴿ فَلَمْا أَتَيْهَا نُودِي يَا مُوسَى ﴾                                                                                 |
| ٤٤  | ﴿ فَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَى ﴾                                                      |
| ١٣٤ | ﴿ فَهُرَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ ﴾                                                                                        |
| 115 | ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدُ مَلِيكٍ مُقْتَدِرِ ﴾                                                                       |
| 77  | ﴿ قَالُوا سُبْحَانِكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾                    |
| ٣0  | ﴿ قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّي﴾ |
| ٧٢  | ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بُرُهُإِنَّ مِنْ رَبِّكُمُ ﴾                                                                           |
| 71  | ﴿ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أَمْزُنَا إِلَّا وَاحِدَةً﴾                                                    |
| 113 | ﴿ قُلُّ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ لَمَجْمُوعُونَ إِلَىٰ مِيقَاتِ يَوْمٍ مَطْلُومٍ ﴾                             |
| ۲.  | ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحِي إِلَيَّ أَنَّمَا إِلْهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ﴾                                                     |
| 23  | ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِذَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبَلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي﴾       |
| ۱۳۰ | ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ فِيهِما آلِهَةُ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتًا ﴾                                                            |
| 14. | ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدى ﴾              |
| ٣١  | ﴿ قُلْ هُوَ إِللَّهُ أَحَدُ ﴾                                                                                           |
| ۱۲۸ | ﴿كَفَلْنِ الْحَمِيمِ﴾                                                                                                   |

| ١٠٨        | ﴿ كَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهِ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِياسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ ﴾                          |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| /1         | ﴿ كُلُّ آبْيِهِ يَومُ النِّيامَةِ فَرُداً ﴾                                                           |
| Y0         | ﴿ كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾                                                               |
| ٩,٨        | ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾                                                                        |
| 47         | ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾                                                                  |
| ۱.٧        | ﴿ كَمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ ﴾                                                                       |
| ۱۰۸        | ﴿كَمَا بَنَأَنَا أَوُّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ﴾                                                            |
| w          | ﴿ كَمِشْكُوٰةٍ فِيهَا مِضْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴾                                          |
| 14.        | ﴿ لاَ أُحِبُّ الْآئِلِينَ ﴾                                                                           |
| 17         | ﴿ لاَ إِنَّا إِلَّا هُنَ ﴾                                                                            |
| 00         | ﴿ لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَٰلِكَ الدِّينُ العَيْمُ ﴾                                           |
| ٣٠         | ﴿ لاَ تَتَّخِذُوا إِلْهَيْنِ الثَّنْيُنِ إِنَّمَا هُوَ إِلَّهُ وَاحِدٌ ﴾                              |
| 1.4        | ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْتُهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوْاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾                      |
| <b>Y</b> 0 | ﴿ لا يُغَادِرُ صَعْدِرَةً ولا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَيْهَا ﴾                                          |
| 77         | ﴿ لاَ يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهِّرُونَ ﴾                                                              |
| ٦.         | ﴿ لَقَدْ حَقُّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾                                   |
| 119        | ﴿ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرِىٰ ﴾                                                     |
| 178        | ﴿ لِمَنِ المُلُكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾                                          |
| ٥٩         | ﴿ لَوْ كَانَ الْبَهْرُ مِذَادِاً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ |
| ۲.         | ﴿ لَو كَانَ فَيِهِمَا آلِهَةً إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدُتًا ﴾                                            |
| **         | ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾                                                     |
| 117        | ﴿ لِيُحِقُّ الحَقُّ وَيُبْعِلِ الْبَاطِلَ ﴾                                                           |
| ۸۶         | ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعُ ﴾                                                                               |
| 711        | ﴿ لِيَمِينَ اللَّهُ الْخَبِيثَ مِنَ الطِّيِّبِ ﴾                                                      |
| 117        | ﴿ لِيَهْلِكَ مِنْ هَلَكَ عَنْ بَيَّنَّةٍ وَيَحِيىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾                        |
| 40         | ﴿ مَا خَلَقُكُمْ وَلاَ بَعْنُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾                                         |
| 40         | ﴿ مَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ ﴾                         |
| ١٣٢        | ﴿ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَما مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ﴾               |
| 75         | ﴿ مَا كُذَّبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾                                                                 |
| 177        | ﴿ مَالِهَذَا الْكِتَابِ لا يُفادِرُ صَنْفِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَيْهَا﴾                    |

| W   | ﴿مَثُلُ نُورِهِ﴾                                                                                           |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۶  | ﴿ مِنَ اللَّهِ ذِي المَعَارِجِ ﴾                                                                           |
| 144 | ﴿ مَنْ بَعَثْنَا مِنْ مَرْ قُلِنَا ﴾                                                                       |
| ٧٥  | ﴿ مِنْ حَمَاً مَسْنُونِ ﴾                                                                                  |
| 1.1 | ﴿ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفُرِّ مَندُراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذابٌ عَظِيمٌ﴾                |
| ٧٥  | ﴿ مِنْ مَسْلُصَالِ كَالْفَخَارِ ﴾                                                                          |
| ٧٥  | ﴿ مِنْ صَلْصَالُ مِنْ حَمَا أَ مَسْنُونِ ﴾                                                                 |
| ٧٥  | ﴿مِنْ طِينِ﴾ أ                                                                                             |
| ٧٥  | ﴿ مِنْ طِينُ لأَزِبِ ﴾                                                                                     |
| 1.4 | ﴿ مِنْهَا خَلُقْنَاكُمُ وَفِيها نُعِيدُكُمْ ﴾                                                              |
| 178 | ﴿ نَارُ خَامِيَّة ﴾                                                                                        |
| ١٤١ | ﴿ نَزُّاعَةُ لِلشُّوىَ﴾                                                                                    |
| 114 | ﴿ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانِ قِرِيبٍ ﴾                                                                        |
| 111 | ﴿ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالُهَا﴾                                                                      |
| 111 | ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ ﴾                                                                           |
| 111 | ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ﴾                                                                             |
| 111 | ﴿ وَإِذَا الْمَجِيمُ سُعِّرَتْ ﴾                                                                           |
| 111 | ﴿ وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ ﴾                                                                             |
| 114 | ﴿ وَإِذَا اِلكَواكِبُ انْتَثَرُتْ ﴾                                                                        |
| 117 | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ طُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ﴾             |
| 114 | ﴿ وَأَنِنَتُ لِرَبُّهُا وَحُقَّتُ ﴾                                                                        |
| 14. | ﴿ وَأَشِرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُصْبِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ مِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَذَاءِ﴾    |
| 77  | ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوْاتُ مَطُوِيًّاتُ بِيَمِينِه ﴾             |
| 108 | ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ لَهُمُ الْبُشْرِيٰ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ |
| 77  | ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾                                                                           |
| **  | ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيءٍ فَدِيرٌ ﴾                                                                   |
| 140 | ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَنِذِ الْحَقُّ ﴾                                                                        |
| ۲۸  | ﴿ وَإِلْهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِبِدُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُـوَ ﴾                                                |
| ۱۰۷ | ﴿ وَإِلِّي اللهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ ﴾                                                                     |
| 371 | ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَٰهُ ﴾                                                                    |

| 171        | ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِيراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾                                              |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>/</b> * | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾                                                           |
| ٥٦         | ﴿ وَإِنْ كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنًا مُحْضَرُونَ ﴾                                           |
| ٤٧         | ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِندَنا خَزَائِنُهُ ﴾                                               |
| 177        | ﴿ وَإِنْ مِنْكُمُ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِينًا ﴾                   |
| ٤٧         | ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾                                   |
| 14         | ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْذِيلُ رَبِّ ٱلْطَالَمِين ﴾                                                    |
| 14         | ﴿ وَإِنَّهُ لَنِي زُبُرِ الأَوَّلِينَ ﴾                                                         |
| ۱۸         | ﴿ وَإِنَّ يَوماً عِندَ رَبِّكَ كَأَلُفِ سَنَةٍ ﴾                                                |
| 14         | ﴿ وَأَوْحِنَ رَبُّكَ إِلَى النَّمْلِ ﴾                                                          |
| 17         | ﴿ وَتَرَى الَّهِبَالَ تَحْسَبُهُا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرُّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ ﴾      |
| 141        | ﴿ وَتِلْكَ حُجُّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ﴾ |
| ١.         | ﴿ وَتَمُّتْ كَلِمَةً رَبُّكَ صِيدُهَا وَعَدْلاً لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ﴾                    |
| /٢         | ﴿ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَٰؤُلاٰءِ شَهِيداً ﴾                                                   |
| ١.         | ﴿ وَجُعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاعُوتِ ﴾                          |
| 37/        | ﴿ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾                                                              |
| 120        | ﴿ وَجَنَّةً عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾            |
| 177        | ﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾                              |
| 117        | ﴿ وَحَشَّنُونَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرٌ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾                                         |
| 371        | ﴿ وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ فَدُكُّنَا دَكُّهُ ﴾                                        |
| 178        | ﴿ وَخَسَفَ الْقَمَرُ ﴾                                                                          |
| 177        | ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ﴾                                                            |
| 114        | ﴿ وَصَمِعَ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ﴾               |
| T .V.      | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهُ اللَّهِ ۗ                                                |
| 177        | ﴿ وَعَلَى الْأَعْزَافِ رِجَالُ يَعْرِفُونَ كُلاًّ بِسِيمَاهُمْ ﴾                                |
| 10         | ﴿ وَعَنْتِ الرُّجُوهِ لِلَّحِيُّ الْقَيُّومِ ﴾                                                  |
| 73. FC     | ﴿ وَعِنْدَهُ مَفاتِحُ الْغِيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُرَ ﴾                                   |
| ۲۰         | ﴿ وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلِا تُبْعِيرُونَ ﴾                                                     |
| 177        | ﴿ وَقَدِمْنِا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْناهُ هَبَاءُ مَنْثُوراً ﴾                 |
| ١٠         | ﴿ وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا ﴾                                                          |

| ٣٠      | ﴿ وَلاَ تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلٰهِٱ آخَرَ لاَ إِلٰهَ إِلَّاهُرَ ﴾                                                 |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 71      | ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَعِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ ﴾                                           |
| ٤A      | ﴿ وَلَا حَبِّتُهِ فِي ظُلُّمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطُّبِ وَلا يَاسِسِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾                |
| ٦.      | ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنًا ﴾ أ                                                         |
| 75      | ﴿ وَلَقِدُ رَآِهُ نَزَّلَهُ أَخْرَى ﴾                                                                             |
| 77      | ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ المُسْمَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾              |
| ٤٧      | ﴿ وَلِلَّهِ خَزائِنُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾                                                                     |
| 148     | ﴿ وَلِلَّهِ مِيزَاتُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                                                   |
| ٥٥      | ﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾                                                                    |
| ۸۰۸،۸۲۱ | ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الْمُجْرِمُونَ بِالْكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبُّهِمْ ﴾                                    |
| 71      | ﴿ وَلَقَ عَلِمَ اللهُ فَيهِمْ خَيْراً لأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّوا وَهُمْ مُعْرِضُونَ            |
| 178     | ﴿ وَمَا أَدِرِيْكَ مَاهِيَةً ﴾                                                                                    |
| 114     | ﴿ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً ﴾                                                                            |
| 111     | ﴿ وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا الدنيا والآخرة إلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ﴾                                            |
| 71      | ﴿ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً كُلَمْحٍ بِالْبَصَيرِ ﴾                                                        |
| ٧٤      | ﴿ وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُخْتَلِفاً ٱلَّوَائِمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَدُّكُّرُونَ ﴾      |
| 17.     | ﴿ وَمَا قَدُرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزُلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ ﴾                         |
| 00      | ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبُّكَ مَحْظُوراً ﴾                                                                        |
| 44      | ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَّهِ إِذَا لَذَهُمْ يَ كُلُّ إِلَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى ﴾       |
| ٥٦      | ﴿ وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُهِينٍ ﴾                                    |
| ٤٩      | ﴿ وَمَا نُنَزُّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾                                                                   |
| بك∳ ٢٤  | ﴿ وَمَا يَعَزُّبُ عَنُّ رَبُّكَ مِنْ مِنْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْفَرَ مِنْ ذَا |
| ٧٤      | ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾                                                                        |
| 77.77   | ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ﴾                                                                                  |
| 00      | ﴿ وَمِنْ آيناتِهِ أَنْ تَقُومُ السَّماءُ وَالْأَرْضُ بِأُمْرِهِ ﴾                                                 |
| ۸۰      | ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةُ مَنْنَكَا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القيامَةِ أَعْمَىٰ ﴾           |
| ۸۱      | ﴿ وَمَنْ كَانَ فِي هَذِهِ اعْمَىٰ فِهُوَ فِي الْآخِرَةِ اعْمَىٰ وَاضْلَ سَبِيلاً ﴾                                |
| ٧٢      | ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾                                                |
| 117     | ﴿ وَمِنْ وَزَائِهِمْ مَرْذَتُ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبِعَثُونَ ﴾                                                         |
| 117     | ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَعْمَى ﴾                                                                       |

| 177   | ﴿ وَنُخْدِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ كِتَاباً يَلْقَاهُ مَنْشُوراً﴾                                                        |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 144.4 | ﴿ وَنَضَعُ الْمَوْاذِينَ الْقِسُطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾                                                                  |
| 174.7 | ﴿ وَتُغِيِّ فِي الصُّورِ ﴾ وَتُغِيِّ فِي الصُّورِ ﴾                                                                        |
| 179   | ﴿ وَهُوَ أَسْرَعُ الْمُاسِبِينَ ﴾                                                                                          |
| ٧٤    | ﴿ وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْماً طَرِيّاً﴾                                                   |
| 17    | ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾                                                                                           |
| ١٥    | ﴿ وَهُنَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبادِهِ ﴾                                                                                      |
| 4.4   | ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ زَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالْإِكْزَامِ﴾                                                                  |
| 114   | ﴿ وَيَقْذِفُونَ بِالْفَيْبِ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾                                                                         |
| ٦٤    | ﴿ وَيَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾                                                                                     |
| 70    | ﴿ وَيَمْحُ اللَّهُ الْبُاطِلَ ويُحِقُّ الحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾                          |
| 117   | ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاهُ اللهِ إِلَى النَّارِ ﴾                                                                       |
| 160   | ﴿ هٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾                                                                |
| ٦٧    | ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ آسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ ﴾                        |
| 11    | ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴾                                                                               |
| 79    | ﴿ يَحْسَبُهُ الطُّمْآنُ مَاءُ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئاً﴾                                                 |
| ۷۱ ۸۸ | ﴿ يُدَبِّنُ الْأَمْنَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ﴾                                                                     |
| 120   | ﴿ يَظُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَبِيمِ آنِ﴾                                                                               |
| ٤٩    | ﴿ يَمُحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِّنُ مَّ عِنْدُهُ أَمُّ الِكِتَابِ ﴾                                                 |
| 178.7 | ﴿ يَوْمَ تُبَدُّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ﴾                                                                             |
| 117   | ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرُّحْمَنِ وَفُداً ﴾                                                                |
| 148   | ﴿ يَوْمَ نَطُوى السَّمَاءَ كَعَلَى السِّجِلُّ الْكُتُبِ﴾                                                                   |
| ΑY    | ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ ﴾                                                                     |
| 97    | ﴿ يَوْمُ يَقُومُ الرُّوحُ وَالمَلاَئِكَةُ صَفَالاً بِتَكَلُّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَٰنُ وَقَالَ صَوَابِاً ﴾ |
| 140   | ﴿ يَوْمَ يُكْشُفُ عَنْ سَاقٍ ﴾                                                                                             |
| ٨     | ﴿ يُوْتِي الْحِكمَةُ مَنْ يَشَّاءُ وَمَنْ يُؤتَ الْحِكمَةَ فَقَد أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾                                 |
| ۸۰    | ﴿ أَوْ لَمْ يَتَفَكَّرُوا﴾                                                                                                 |

## فهرست احاديث و اقوال

| «إخوان العلانية اعداء السريرة                                                    | 41  |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| «إذا فارقت هذا البدن حتى تصبير مُخلِّياً مخلِّي في الجوِّ                        | ۸٩  |
| «إذا فارقتُ هذا الهيكل                                                           | м   |
| «اعتقادنا في الجنّة أنّها دار البقاء ودار السيلام                                | 127 |
| «اعتقادنا فيّ الصراط أنَّه حقّ وأنَّه جسر جهنّم يوم القيامة                      | ۱۲۲ |
| «اعتقادنا فيّ النَّار أنَّها دار الهوان ودار الانتقام من أهل الكفر والعصبيان     | 177 |
| «الأمورُ مَرهُونَةُ بِأوقاتها»                                                   | ٤٩  |
| «الحكيم المتألُه هُو الذي يصير بدنه كقميص يخلعه تارة ويلبسه أخرى»                | ٨   |
| «الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور»                               | 159 |
| «العلم قديم والتعلّق حادث»                                                       | 00  |
| «اللهمّ عرفّني نفسك، فانّك إن لم تعرفّني                                         | 17  |
| «المرء مرهون بعمله»                                                              | ۱۲۸ |
| «الموت تحفة المؤمن»                                                              | ۱۳۸ |
| «الموت رحمة من الله لعباده المؤمنين»                                             | ۱۳۸ |
| «الموت ريحانة المؤمن»                                                            | ۱۳۸ |
| «أمَّا الذين ارتكبوا الكِبائر، فإنَّهم يلقون في [طَرطارُس] ولا يخرجون منه أبدأً» | ۱۱٤ |
| «إنّ الجنّة قيعان وإنّ غراسها سبحان الله»                                        | ۱۲۸ |
| «إِنَّ الكُلُّ في الكُلِّ»                                                       | ٤١  |
| «إنَّ النبي ـ صلى الله عليه و آله وسلَّم ـ والوصي، يرى من خلفه كما يرى من قبله»  | ٤١  |
| «إنّ الواجب فاعل بالطبع»                                                         | ٥٨  |

| 177 |  | ستها | نهر. |
|-----|--|------|------|
|     |  |      |      |

| 127 | «أنا مدينة العلم وعليُّ بابها»                                         |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 184 | «إنّ شجرة طوبي لجميع شجرات الجنان كآدم»                                |
| 71  | «إِنَّ فِي أُمّتي مُحدَّثين مكلَّمين»                                  |
| м   | «إنكم تردونَ عَليَّ الحوض»                                             |
| 14  | «إنَّ لِلَّه أَرضاً بيضًاء، مسيرة الشمس فيها ثلاثون يوماً              |
| 71  | «إِنَّ لِلَّهِ عِباداً لَيْسُوا بِأَنبِياء يَغْبِطُهُمُ النَّبِيُّونَ» |
| 179 | «إنّه يموت أهل الأرض حتى لا يبقى أحد                                   |
| ٤١  | «بُعِثْتُ لاُتَمَّمَ مَكارِمَ الأَخلاقِ»                               |
| ۱۲۸ | «تحفة المؤمن الموت.»                                                   |
| 17  | «تَفَكَّرُوا في آلاءِ اللهِ، وَلا تَفَكَّروا في ناتِهِ»                |
| ۱۲۸ | «خلق الكافر من ذنب المؤمن»                                             |
| 1.4 | «خلق [الله] الأرواح قبل الأبدان بألفى عام»                             |
| 11. | «رأس كلّ خطيئة»                                                        |
| 175 | «شعار المسلمين على الصراط يوم القيامة لا إله الَّا الله وعلى»          |
| 177 | «شعار المؤمنين على المسراط: ربّ سلّم! ربّ سلّم!»                       |
| 127 | «طوبي شجرة في الجنّة أصلها في دار النّبي ـ صلى الله عليه وآله وسلم     |
| 184 | «طوبي شجرة [في الجنّة] أصلها في دار علّي بن أبي طالب ـ عليه السيلام    |
| ١٥  | «عَـرَفتُ ربّي بربّي ولولا ربّي ما عرفتُ ربّي»                         |
| ٧٢  | «علَّمني رسوَّل الله ـ صلى الله عليه وآله وسلَّم ـ ألف باب من»         |
| ٤٢  | «فرّغ بیت قلبك»                                                        |
| ١٤٥ | «قلت لعلِّي بن موسى الرضا ـ عليه السلام ـ : يا ابن رسول الله!          |
| ٥٦  | «كان الله عالِماً ولا معلوم»                                           |
| ۸٥  | «كان الله عالماً ولا معلوم.»                                           |
| 114 | «كَذَبَ الوَقَاتُون»                                                   |
| 174 | «کُلُّ أَمْرِءٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينُ»                                  |
| ۱۲۸ | «كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً»                                |
| ٤٠  | «كما قال السري السقطي: ليس عند ربّك صباح ولا مسساء»                    |
| 77  | «كمال التوحيد نفى الصفّات عنه»                                         |

| 77     | «كمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه»                   |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 119    | «لا تَقُومُ القِيامَة وفي وَجِه الأرض مَنْ يَقُول: الله الله!»              |
| 117    | «لو أُحبُّ أُحدكم حجَراً يحشر معه»                                          |
| ٥١     | «لو أنّ العرش وما فيها ألف ألف مرّة في زاوية قلب العارف، لما ملأها»         |
| ٧٢     | «لولاك لما خلقت الأفلاك»                                                    |
| ۸۹     | «لو لم يكن لنا معاد نرجو فيه الخير، لكانت الدنيا فرصة الأشرار»              |
| ٤٠     | «لیس عند ربّك مسباح ومساء»                                                  |
| 27     | «ليس له حدّ محدود؛ ولكن فرّغ بيت قلبك لوحدانيّته، فإذن كلَّ»                |
| 19     | «مشیّته ـ تعالی ـ قدر ته»                                                   |
| ٤٤     | «من أراد أن يَتنزَر بيته بإدراك حقائق الأشياء فعليه أن يسدّ الروازن الخَمس» |
| ١.     | «مَن أُراد أن يشرع في علومنا فليستحدث لنفسه فطرة أخرى»                      |
| 17     | «مَنْ تَفَكَّر في ذاتِ اللهِ ٱلَّحَد، وَمَنْ تَفَكَّر في صِفاتِهِ أَرشَدَ»  |
| •      | «مَن عجز عن معرفة نفسه فأخلق به أن يعجز عن معرفة خالقه»                     |
| É      | «مَن عَرَفَ ذاتَه تَأَلُّهُ»                                                |
| ۲٠     | «من عرف نفسه فقد عرف ربّه»                                                  |
| 117 47 | «من مات فقد قامت قيامته»                                                    |
| 19     | «نحن ههنا غرباء في أسر الطبيعة وجوار الشيطان، أُخرجنا من»                   |
| 77     | «واجب الوجود كلَّه علم، كلَّه قدرة، كلَّه ارادة.»                           |
| 177    | «والصراط ـ في وجه آخر ـ اسم حجج الله؛ فمن عرفهم في الدنيا وأطاعهم           |
| 117    | «ومن أحبّ لقاءً الله أحبّ الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه.»    |
| 177    | «ياأهل النار! خلودُ بلا موتٍ»                                               |
| 177    | «يا علي! إذا كان يوم القيامة                                                |
| 177    | «يا قيسً! إنّ مع العزّ ذُلاًّ، وإنّ مع الحياة موتاً، وإنّ مع الدنيا آخرة»   |
| ١.     | «يحشر الناس يوم القيامة عُراة حُفاة عزلا»                                   |
| ١.     | «بحشر الناس بوج القيامة على وجوم مختلفة»                                    |

#### فهرست اشعار

از «عقل» به «نفس کلّ» رسید ساز بس لوح ضيال جمله مسطور س حال کند به حفظ هیغام آورد کـــــتاب در عــــبارت ان حق چو رسد به «عقل کلّ»، راز از نهس رود به خانهٔ «نور» «فكرت» ز «خيال» يابد الهام حفظش چه به نطق کرد اشارت

٥٢

يدرم روضة رضوان به دو گندم بفروخت ناخلف باشم اگر من به جوی نفروشم ٧٠

وداؤك مسنك ومبا تتبصير وفيك انطوى العالم الأكس بأحرفه يظهر المضمر يُحفَيِّر عنك بما سُطُرُ دواؤك فسيك ومبا تشبعر أتسزعم أنك جرج مسغير وأنت الكتاب المسبين الذي فلا حاجة لك في خارج

٥١

وداؤك مسنك ولا تسمير بآياته ينظهر المنضعر وفيك انطوى العالمُ الأكبرُ

دواؤك فسيك ولا تشمغر وأنت الكتاب المبين الذي وتنزعم أنك جبرم صيفير

٥١

زین سبب عین جمله اشیا شد

غیرتش غیر سر جهان نگذاشت

27

که ناز بر فلک و حکم بر ستاره کنم

گدای میکدهام لیک وقت مستی بین

گرمخیّر بکنندم بـقیامت کـه چـه خـواهـی

دوست ما را و همه نعمت فردوس شیما را

٧.

أَنْ يَجْمَعَ العالَمَ في واحِدِ

ليسَ مِـنَ اللهِ بِـمُستَنُكُر

٧Y

ما ز دوست غير از دوست مطلبي نميخواهيم

خُسور وجسنت ای زاهسد بس تسو بساد ارزانی

٧.

#### فهرست نام كتابها

المباقى ٢٣

الصحيح من سيرة النبي ١٢٧ العرشية (رسالة) ۲۲، ۱۰۸ علم الباري (رسالة) ٤٦ عوالي اللثالم، ٤٩ عيون اخبار الرضا ١٤٥ فايدون ۱۱٤ الفتوحات المكية ٩٧، ١٠٣، ١١٧، ١٢٥، 125 فرهنگ و بستر ۱۱۵ فصيرص الحكم ١٩ قوت القلوب ٢٩، ١٢٣ گورگیاس ۱۱٤ لسان العرب ٩ المندأ والمعاد ٤، ١١٣، ١١٥، ١٤٩ - ١٥٢ المطارحات ٤، ٨ المظاهر الإلهية ٦ معانى الأخبار ١٢٣ معجم البحار ۱۰۷، ۱۰۹، ۱۲۸ المواقف ١٠٢ الموطأ ١٠٣ التواميس ١٤٧ نهم البلاغة ٢٢، ٥٦ الوصايا الذهبية ٨٩، ١١٠

اثولوجيا ٤، ٢٥، ٨٨ Iلاسفار 3, ٧٢, ٨٣, ٢3, ٧3, ٨3, ٩3, ٨0, 171, 771, 371, 071 الاشارات ٩١ اعتقادنا الامامية ١٢٢، ١٣٦ انجيل ٨٦ بسحار الاشوار ٤١، ٤٩، ٧٣، ٨٨، ٩١، ٩٧، V·1. VII. XII. 771. 771. X71. A71. 127.127.178 التحصيل ٢٢ التعليقات ٢٨، ٣٩، ٥٥ تفسير القرآن (امام صادق) ٢٢ تفسير القرآن (امام عسكري) ٢٣ تورات ۸٦ تمافت الفلاسفة ٩٣، ٩٤، ٩٠٠ حمهوري ۱۱۶ حكمة الاشراق ٤ الحكمة العرشية له العرشية الحكمة المتعالية 🚄 الاسفان دعوات ۱۳۸ ديوان (منسوب به امام على(ع)) ٥٦ سنن ترمذی ۱۲۳

الشواهد الربوبية ١١٥

القرآن ٨، ٦، ٨، ٨، ٨، ٢٨، ١٣٠

#### فهرست نام اشخاص

اقلوطین، ٤، ٩، ٢٥، ٥٢، ٨٦ امام باقر(ع) ۱۱۸ امام رضا(ع) ١٤٥ امام صادق (ع) ۲۲، ۱۱۸، ۱۲۹ امام علی (ع) ۱۲، ۳۳، ۲۰، ۷۳، ۲۰، ۱۲۲، 771. 731. 731 امام مهدی(عج) ۱۱۸ انباذ قلس، ۹۱ بابل ٤ با یزید بسطامی ہابو یزید بسطامی بہائی ہے شیخ بھائی جالینوس ۸۲، ۱۰۰ جبرئیل ٦٢، ١٢٣، ١٣١، ١٣٩، ١٤٥ حافظ ۷۰ حسن نوری ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۹، · 7\_ PT. · 3. TV. 0A. VA خاتم الانبياء برسول الله (ص) خديجه (ع)، ١٤٥ دين جائس، ۸۹ رسول الله(ص) ٤٠، ٨٥، ٦٦، ٦٣، ٨٨، ٢٧، AA . P. I.P. Y. I. A. I. P. I. P. I. YYI. 771. VY1. .71. 171. XY1. P71. Y31.

آدم(ع) ۱۱، ۱۸، ۱۹، ۹۸، ۱۵۲ آشتباني، سيد جلال الدين ٤، ٣٨، ٤٠، ٤٦، 13. 2-1. 011. -01 اعاثاذيمون ٩١ ابراهیم (ع) ۱۳۰، ۱۳۱ ابلیس ۱۹، ۱۹، ۷۰ ابن اٹس ۱۲۷ ابن الراوندي، ١٠٣ ابن بابويه القبي ١٢٧، ١٣٠، ١٣١، ١٤٥ این زیاد ۸۸ ابن سینا ہے شیخ الرئیس این عربی ۱۰۳، ۱۱۷، ۱۲۰، ۱۴۳ این مسعود، ۷۷ ابوطالب مكّى ٢٩، ١٢٢ ابو هريزه ١٠٣ ابو بزيد الوقواقي، ١٠٣ ابو یزید بسطامی ۱۱، ۲۲، ۵۲ احسائی، شیخ احمد ۵۱ احمد ۲۷، ۲۸، ۸۵، ۹۷ ارسطا طالیس بمعلم ازل اسرافیل، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۹

اقلاطون الالهي، ٤، ٨٨، ٨١، ١١٤، ١٤٧

114 116

فلوطين ـ افلوطين فیٹاغوریں، ۸۹، ۹۱، ۹۱۰ قاشانی، ملامحسن، ۲۲ قطب الدين كيدري، ٥١ <mark>ئی</mark>س بن عامیم، ۱۲۷ کاشانی ہے قاشانی، ملا محسن کورین، هانری ۸ مجلسي، محمد باقر ١٤٣ محمد بن ابی بکر ۱۰۹ محمد(ص) ہے رسولالله ممیی الدین ہابن عربی معلم اول ٤، ٩، ٢٥، ١٣١ مفید ہے شیخ مفید معلم ثانی ۶۱، ۱۳۱ ملاصدرا نه صدرالمتألهين موسىي(ع)، ٦٢، ٧٧، ٨٨ میکائیل، ۱۲۸، ۱۲۸ نبي (ص) ہے رسول الله (ص) نمرود ۱۲۹ وقواقي بابو يزيد وقواقي هرمس ۹۱ يحيى (ع) ١٣٧ یزید ۸۸

زئوس ۱۱۵ سری سقطی ۲۰ سعدی ۷۰ سقراط ۹۱، ۱۱۶ سهرودی به شیخاشراق سيد جعفر مرتضى ١٢٧ شيخ اشراق، ٤، ٨، ٣٩، ٢٦ شيخ الرئيس، ٢٨، ٣٩، ٥٥، ٤٦، ٨٥، ٨٦، شیخ العربی ہے ابن عربی شیخ بهائی، ۷۰، ۱۲۸، ۱۲۸ شیخ صدوق ہے ابن بابویہ قمی شيخ مفيد ۱۲۲ شیطان ۸۹، ۱٤۲ معاجب الفتوحات به ابن عربي صدرالدین شیرازی ہے صدرالمتألهین صدرالمتألهين، ٤، ٢٥، ١٢١ مندوق ہے شیخ صدوق عبدالسلام بن صبالح الهروي، ١٤٥ عثمان بحتى ٩٧، ١٠٣ على بن ابى طالب(ع) ــ امام على(ع) على بن موسى الرضا(ع) ـ امام رضا(ع) عیسی(ع) ۸۸ غزالي، ابو حامد، ٩٣، ٩٠٨ فارابی ہے معلم الثانی فاطمه(ع) ١٤٥ فخری، ماجد ۹۳

#### فهرست إصطلاحات

أساطين الحكمة ٩١ آ الف: أسفل ساقلين ٧١ الآخرة، ١١٢ الاسم ٢٥ الأثمة، ١٣٠، ١٤٥ ــ الأعظم ٤٠، ٤١ الإبداع ٤٨ الأسماء ١٧٧ ٤١ الأبدان ٩٩، ١٠٧ ــ الإلهية ٢٥، ٤١ الاتّحاد ٢٤ ~ الحسني ٢٥، ٢٦، ٢٧ الأجل الاخترامي ١٠١، ١٠٠ برالله ۱۳ ده ــ الحتمى ١٠١ بہ المعنوبة ٧٧ ــ الطبيعي ١٠١، ١٠٠ أمنحاب أرسطو ٦٣ ــ الموقوقي، ١٠١ ~ المكنة ١٣٥ أحكام الشريعة ١٤ برالشمال ۹۰ ۱۳۲ الأرادة، ٢٣ ٤ ه، ٧٧ به الملل و السانات ٨٦ أرباب العميمة ١٣٥ ــ اليمين ٩٠ ١٢٨، ١٣٢ ــ الملل و الشرايع، ٩٠ أضبغاث الأحلام ١٤٩ الأرض البيضاء ١٩ الأضواء القومية ٥٩ الأرواح، ٩٦، ١٠٠، ١٣٩ الأطناء ١٤٨،١٠٠ ــ العاليات ٢٧ الإعادة ٧٧ ــ الكدرة ١٠١ الاعيان الثابتة ٢٥، ٣٧ ــ الكواكب ١٤٠ الأفعال الصيمدانية ١٥ \_ الناطقة ١٤٧ الالحاد ٢٤ ے المقدسة **۲۷** الأنسساء - ٦، ٦٦، ٩٨، ٢٠١، ٢٢١، ٢١١٠ الأزلية ٢٨

| الأيام ٧٧                             | ۰۲، ۱۶۷                              |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| ـــ الإلهية ٦٨                        | الإنسيان ٧٧، ٩٣                      |
| - الدنيا ٦٧                           | ۔۔ الأكبر ٢٩                         |
| الربوبية ٦٧                           | ــ الصنفير ٢٩،                       |
|                                       | ـــ الكامل ٣٩، ٥١، ٧٧، ٩٨، ١٠٩       |
| ب:                                    | ۔۔ الکبیر ۲۸، ۷۹، ۹۷                 |
| البحر ٥٩                              | أنوار العلوم الإلهية ١٤٢             |
| ــ الحقيقة ٧٤                         | الإنية ٢٣                            |
| البحر المظلم ٧١                       | الإنشاء ١٥٠                          |
| البدن ۷۷، ۹۸، ۹۱، ۹۳، ۹۶، ۹۵، ۹۷، ۹۹، | أم الكتاب ٤٧، ٥٠، ٥٠، ٨٧             |
| ١                                     | الإمكان ٢٤                           |
| ۔۔ الاخروی ۸۷                         | الأوصنياء ١٢٩، ١٤٢                   |
| ــ الجسماني ٩٥، ٩٩                    | الأوّل ٨٣                            |
| - الدنيوي AV                          | الأوليساء ٨٤ ٥٨، ١٠٦، ١١١، ١١٢، ١١٨، |
| ۔۔ العنصری ۱۰۲                        | 187 117 117 117                      |
| البرازخ السفلية ١٤٠                   | أهل البصائر الثاقبة ١٧               |
| ــ العلوية ١٤٩                        | ~ البيت ٨٤ ١٢٧                       |
| البرزخ ١١٣                            | <b> التوحيد ١٩</b>                   |
| البرهان العقلى ٣٦                     | ~ الجنة ٨٦، ١٣٥، ١٢٧                 |
| البعث ۱۱۲                             | ~ الحسباب ۱۳۲                        |
|                                       | ے السعادة ۱۱۸ · ۱۲۲                  |
| ت:                                    | ــ السماء ١٣٩                        |
| تارتاروس (ترتاروس) ہے طرطارس          | ــ الشريعة ٨٥                        |
| التأويل ١٥٢                           | الشقاوة ١٣٢                          |
| تدبير المنزل ١٤                       | الشهود ۱۲۳                           |
| التسلسل ٢١                            | العصبيان ١٣٦                         |
| التعبير ١٥٢                           | ۔۔ العقاب ۱۳۲                        |
| التفكّر ١٦                            | ۔۔ الفتاء ۱۹                         |
| التقوى ٨                              | ۔۔ الکفر ۱۳۲                         |
| التناسخ ۹۱، ۹۳، ۱۱۷                   | ۔۔ النار ۸۱ ۱۲۷                      |

حساب الجمل ١٧ التوحيد ٢٣ المسنات ۱۳۲، ۱۳۳ ے توحید الذات ۲۲ العشر 48، ١١٧، ١١٧ ے توحید الصفات ۲۲ تهذيب الأخلاق ١٤ حظيرة القدس ١٩، ٧٢ الحق الأوّل ١/ ١٤، ٢٦، ٤٠ ٤٠ المقائق الربانية ٨ 7 - النوعية ٦٧ الجبروت ٤٧ الحقيقة الجامعة ٤٠، ١٨ الجميم ١٤٠ حقيقة الواجب الوجود ٢٢، ٢٣، ٢٥، ٢١، الجسد ١٤٧ 77.77 الجسم الطبيعي ١٧ الحكماء ٨٩، ١٠٤ حنَّة الأعمال و الاقعال ١٣٦ ~ المتألهين Ao الجواهر الروحانية ١٥٢،١٥٠ الحكمة ٧. ٩. ١٠ . ٢٩ ~ العقلية ١٥١ ــ العتيقة ٤ ــ النفسية ١٥١، ١٥١ حکمت ایران باستانی ۹ الجود ٣٨، ٥٥، ٥٥ الحكومات ١٦ الحوهر ۲۷ الحواريون ٨٨ المن ٣٧ :2 بہ القبوم ٤١ المادث ١٥ الحيرة ١٥٢ ہ التدریجی ۱۷ الحبوان الجسمي ١١٧ ب الزماني ٥٥ الحجب الإلهية ٥٩ الحدوث ١٤٦ خ: الخالق ٥٥ ۔۔ التجددی ۱۷ الخالقية ٢٨ حدوث العالم ٥٥، ٢٦، ٦٧ خزائن الأرواح ٩٧ الحركة ٢٥ ــ الله ٧٤، ٨٤ ب الجوهرية ٢٢، ٥١ الخلافة ١٤٦ العساب ۱۲۸، ۱۳۲، ۱۳۲، ۱۲۳ ــ الأنسياء والأثمة ١٣٠ الخلق ٥٢، ٥٥ الخيال ٥٢، ٧٤ به الأو صناء ١٣٠

| ــ الأعظم V٤          | بہ المتصبل ۸۹                    |
|-----------------------|----------------------------------|
| ۔ البخاري ۱۵۲         | ــ المنقصل ۸۹                    |
| ــ الحيواني ٧٧        |                                  |
| ۔ الطبی Ÿ٧            | :3                               |
| ~ العالم VY           | دارالإسلام ١٣٦                   |
| ـــ العلوي ٦٠         | <b>~ الانتقام ١٣٦</b>            |
| ۔۔ الکلی ۹۷           | ۔ البقاء ١٣٦                     |
| روضة الجنَّان ١٠٨،١٠٦ | ۔۔ الغنی ۱۳۲                     |
| رياض الجنان ١٠٨       | ــ القرار ۱٤٤                    |
| الرؤيا ١٤٨، ١٤٩، ٢٥٢  | ــ الهوان ١٣٦                    |
|                       | الدنيا ١١٣، ١٤٠، ١٤٤، ١٤٦        |
| ز:                    | ئردور ۱۱۵                        |
| الزجاجة ٧٧            | الدهريه ۲۳، ۸۵، ۸۲، ۸۸           |
| الزمان ۲۷، ۱۱۲        | الدهن ۷۷                         |
| الزهد ۸               | دیات ۱٦                          |
| الزيت ٧٧              |                                  |
| الزيتونة ٧٧           | ن:                               |
|                       | الذات ١٥                         |
| <u>س</u> :            | ـــ الأقدس ٣٤، ٣٦                |
| الساعة ١٢٠            | ذکر ۸۰                           |
| السنتة الأيام ٦٨      |                                  |
| السرّالمكنون ٦٥       | i)                               |
| السكون ٢٥             | رحمان ۷۹، ۹۷                     |
| السمسم ٧٧             | الرحمة ٤٥                        |
| السياسة ۲۰۲، ۱۶۷، ۱۶۸ | الرحيم ٤٠                        |
| السيئات ١٣٢، ١٣٣      | الرسيخ ٩٠                        |
|                       | الرسيل ١٢١، ١٢٢                  |
| ش:                    | الدوح ۱۸، ۵۰ ۹۲، ۲۶، ۲۰، ۲۰۸ ۱۸، |
| الشاقول ١٣٠           | 121. 431. 431                    |
| الشجرة الزقوم ١٤١     | الأمرى ٢١                        |

| الصمدية ٣١                   | ے الخبی <b>ثة</b> ہ        |
|------------------------------|----------------------------|
| المبور ۱۳۸                   | - الطوبي 11، 127، 127      |
| <b>ــ البرزخية ١٣٩</b>       | ــ الطيبة ١٤٢              |
| ــ العلمية ٥٨                | ے المبارک <b>ة</b> ۷۷      |
| ~ المتأصلة ١٥٠               | ـــ الملعونة ه             |
| مبورة ٢٩                     | ~ المنهية ٦٩               |
| ۔۔ النفسانیہ ۸۷              | الشريعة ١٤٨،١٤٧            |
| الصوم ۱٤٨                    | الشهدا ۱۰۲                 |
| الصبيام ١٢١                  | الشهوات الدنيوية ١٤٢       |
|                              | الشهوة ١٤٠                 |
| ط:                           |                            |
| الطباعية ٢٢، ٥٨              | ص:                         |
| طبيعة الوجود ٢٢              | الصالحين ١٠٢               |
| الطبيعيين ١٠٠                | المنحف المكرمة ٥٢          |
| طرطارس (Tartarus) ۱۱۵،۱۱۶    | الصديقين ١٠٢، ١٢٣          |
| طريق الصديقين ٢١             | الصندر ٧٩                  |
| الطلع ۱۶۱                    | المبراط ١٢١، ١٢٢، ١٢٥      |
|                              | ــ المستقيم ١٤، ١٢١، ١٤١   |
| غ:                           | منزف الوجود ٢٦             |
| العاقل ٥٤                    | صنفات ۱۸، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۸ م |
| العابدون ١٢٣                 | ــ الإضافية ٣٩             |
| العالِم ٤٤                   | ــ الإلهية ١٥، ٤١          |
| عالَم ۲۸، ۲۹، ۸۵             | ــ السلبية ٢٩              |
| - الآخرة ٦٦، ١٢٥، ١٤٤        | _ الكمالية ٢٢، ٣٢          |
| ۔ الأجسام ٢٨                 | <b>~ الله ٤١. ٢٥</b>       |
| ـــ الارواح ۲۸، ۷۱           | المنفات ١٨                 |
| ـــ الأمر ٩٥، ٦٠، ٢٢، ١٣٥    | المنفة ٢٦                  |
| ــ الاشباح ٧١                | صُفَع الإلهية ٨٤           |
| ~ الباطن °١٣٥                | الصلاة ١٢١، ١٤٨            |
| ــ التعليمات و الرياضيات ١١٢ | الصعد ٢١، ٣٢               |
|                              |                            |

| ــالعقلي ٤٩                              | ے الجبروت ٤٨                     |
|------------------------------------------|----------------------------------|
| ـــ العلوي ٧٦                            | بہ الحوا <i>س</i> ۱۰۰            |
| ــالكبير ٥١، ٧٧، ٩٥                      | ــ الخلق ۲۲، ۱۳۵                 |
| ـــ الكبير الجسماني ١٤٠                  | ~ الخيال الكلى ٠٠                |
| ـــ الكبير العلوي ١٤٠                    | ~ الدنيا ١٣٥                     |
| ب النفسي ٤٩                              | ~ السماء ٧٦                      |
| عبرة ١٤٤                                 | ـــ الشهادة ١٣٥، ١٤٤             |
| العبودية ١٤                              | ــ الطبيعة ١٤٠                   |
| العدل ٥٥                                 | ~ الطبيعيات ١١٣                  |
| العدم ۲۲                                 | <i>ــ الظاهر</i> ١٣٥             |
| العرش ۱۸، ۵۲، ۷۹، ۸۸، ۹۷                 | الظلمات ۱٤٠                      |
| عرش الرحمان ١٢٥                          | ہے العقول ۸۹                     |
| العرض ٢٧                                 | ــ الغيب ٢٩، ١٣٥، ١٤٤ ٢٥٢        |
| العروض ١٣٠                               | ــ القدر الذهني ٦٢               |
| العقل ١٨٨، ٢٥                            | القدر العيني ٦٢                  |
| ۔ الأوّل ٧٤                              | ~ القضاء ٢٢                      |
| ا <del>لبسيط</del> ٨، ٤٧، ٢٢             | الكون و الفسياد ١٤٤              |
| ــ العملي ٢٢                             | ـــ اللوح المحفوظ ١٤٧            |
| ۔۔۔ الفعال ۲۲                            | ــ العاديات ١١٣                  |
| ۔۔ النظری ۲۲                             | ــ المثال ٥٠، ٨٩، ١٠٠            |
| ـــ الهيولاني v، vv، ۳۰۲                 | المعقولات ١٤٤                    |
| ے بالقعل ۲۲<br>۔۔                        | <b>~ الملك ١٩، ١٢٥، ١٤٤</b>      |
| بد بالقوم ۲۲<br>المام                    | ــ الملكوت ۱۸، ۵۰، ۱۳۵، ۱۶۲، ۱۶۷ |
| العقول ٣٧                                | بد الن <b>ف</b> سي ٤٩            |
| ـــ الفمالة ٤٧                           | ے ا <b>لنف</b> رس ۰ ہ            |
| ــ القدسية ٩<br>بر بر                    | العالُم الإجمالي ٦٢              |
| ــ علة العلل ٦٦                          | بد الجسماني ٦٦، ٦٧، ٩٢           |
| – السياسة ۱۶<br>السياسة                  | الصنفير ٩٥                       |
| المعاد ١٤<br>الما معاد معارض من من من من | <br>الصنفير الإنساني ١٤٠         |
| العــلم ٢٣، ٣٤، ٢٨، ٣٤، ٤٤، ٢٤، ٤٥، ٥٥،  | ے۔<br>۔۔ الصفیر البشری ۱٤٠       |
| 184                                      | #* ·                             |

فهرستها

| ک:                                   | بہ المخزون ۲۵                 |
|--------------------------------------|-------------------------------|
| ی:<br>الکائنات ۱۸                    | بہ العلماء ۱۵۳<br>العلماء ۱۵۳ |
|                                      | ,                             |
| کبش ۱۳۷<br>الکتاب ال                 | العلوم الإلهية ٩              |
| الكتاب المبين ٥٠                     | العناية ٥٤، ٤٦                |
| ~ المسطور ١٢٦                        |                               |
| - كتاب المسعو و الإثبات ٥٠           | ż.                            |
| كرام الكاتبين ١٨                     | الغاية القصوى ٧<br>           |
| الکرستی ۱۸، ۷۹، ۱۲۵                  | الغضب ١٤٠                     |
| الكرم ٥٥                             | الغواسق الطبيعية ٥٤، ١٣١      |
| الكروبيون ١٩                         | غيب الهوية ٣٦                 |
| الكعبه ٧٩                            |                               |
| الكلام النفسي ٦٢                     | ف:                            |
| كلمات الله ٥٩                        | الفاعل ۲۹، ۵۲، ۸۰             |
| ــ التامات ۲۷، ۹ ه، ۷۸               | <i>؎</i> بالجبر ٥٧            |
| کلمة الله ۲۰                         | ــہ بالرخما ٥٥، ٥٥            |
| الكلمة الوجوديه ٦١                   | ــ بالعناية ٥٥، ٥٥            |
| كمالات الوجود 37                     | ــ <i>ـ ب</i> القسر ٥٧، ٥٨    |
| الكون الاخروى ٧٦                     | ~ <b>بالقصد</b> ۱۵،۸۵         |
| ـــ الدنيوي ٧٦                       | الفاعل (أصناف) ٥٧             |
| الصورى ٧٦                            | قرد ۳۲                        |
| ــ المادي ٧٦                         | الفردية ٣٨                    |
|                                      | القردوس الأُعلى ١٥٢           |
| Ĺ:                                   | الفسخ ٩٠                      |
| ں<br>لوح الخیال ۲ہ                   | الفطرة الثانية ٩              |
| ــ القدر ٥٠، ١٢                      |                               |
| ــ القضاء ٥٠                         | ق:                            |
| - المحو و الإثبات ١٢                 | القادر ٣٨، ٥٤                 |
| اللوح ۱۸                             | القدر ٨٤، ٩٤، ٢٥، ٨٧          |
| .سوح ۱۸<br>- القدري ۲۲               | الخارجى ٤٩                    |
| ب المحفوظ ٥٢، ١٢<br>ب المحفوظ ٥٤، ١٢ | ب العلمي ٤٩                   |
| 11 101                               | القدرة ٣٣، ٣٨، ٥٤             |
|                                      |                               |

| المارج ٢٧   المادة ٢٩   المادة ٢٩   المادة ٢١   المادة ٢٦   المادة ٢٦   المادة ٢٦   المادة ٢٦   المادة ٢٦   المادة ٢١   المادة ٢١   المادة ٢١   المادة ٢١   المادة ٢١    المادة ٢١    المادة ٢١    المادة ٢١    المناف ١١٠    المتفاسف الجاهل ١١    المتفاسف الجاهل ١١    المتفاسفي ٢٨   المادة ٢١   المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠    المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠     المسل ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | معرفة الأقمال ١٨                 | ; <u>*</u>                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|---------------------------|
| المادة ٩٦ المنادة ٩٦ المنادة ٩٦ المنادة ٩٦ المنادة ٩٦ المنادة ٩١ المناد و الآخرة ١١٢ المعقولات ٤٧ المعقولات ٤٧ المعاد ١ ١ المعاد ١ المعاد ١ المعاد ١ المعاد ١ المعاد ١ المعاد ١ ١ المعاد ١ ١ المعاد ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ ١ المعاد ١ ١ | • •                              | •                         |
| الماهية ٢٦، ٤٢، ٧٢ المعقولات ٤٧ المعقولات ٤٧ المعقولات ٤١ المعلم ٢٠، ٢٤، ٤٤، ٧٤ المعلم ٢٠، ٢٤، ٤٤، ٧٤ المعلم ١١٠ المعلم ١١٠ المكان ٢١١ المعلمون ٢١ المعتفاسفة ١٩١ المعتفاسفة ١٩١ المعتفاسفة ١٩١ المعتفاسفة ١٩١ المعتفاسفة ١٩١ المعتفاسفين ٩٩ المعتفاسفين ٩٩ المعتفاسفين ٩٩ المعتفاسفين ٩٩ المعتفري ١٢٠ المعيمون ١٩١ المعتفري ١٩١ المعتفري ١٩١ المعتفري ١٩١ المعيمون ١٩١ المعلمون ١٩١ المعلوي ١٩١ المع |                                  |                           |
| الماهية ٢٢، ٤٢، ٤٢ المعقولات ٤٧  - الكلية ٢٦ المعلوم ٢٠، ٣٤، ٤٤، ٧٤  المباحث الإلهية ٨ المقربون ٢٢١ مكارم الإخلاق ١٤  المبدأ و المعاد ٥ المكان ٢١١ المكلمون ٢٦ المكلمون ٢١ المكلمون الاسماء ٨٨ المكلمون الاسمول ٢١ الممكن الاشرف ٢٤ المسلم ٢٠ المسلم ٢٠ المكلمون ١١ الممكن الاشرف ٢١ الممكنات ٢١ الممكنات ٢١ المملكاة ٢٧ المعلمون ٢١ المعانى ٢٠ المعانى ٢ | ب النفس ۲۰                       | ماوراء الدشا و الآخرة ١١٣ |
| الكلية ٢٦ المعلوم ٢٩، ٢٤، ٤٤، ٧٤ المعاحث الإلهية ٨ المقربون ٢٢٢ مكارم الإخلاق ١٤ مكارم الإخلاق ١٤ المبدأ و المعدا ١٠ المكامون ٢١ المكامون ٢٦ المكافون ٢٩ المكان ٢٩٠١ مكار ٢١٠ ١٩٦١ المحاكاة ١٥٠، ٢٥ المكانة ٢٦ المحاولات العقلية ٢٦ المكانة ٢٦ المكانة ٢٦ المكان الأمور ٢١٠ المكان الأمراء ٢١ المكان الأمراء ٢١ المكان الأمراء ٢١ المكان ١٤٠ المكان ١٤١ المكان ١٩١ الم    | المعقو لات ٤٧                    |                           |
| المباحث الإلهية ٨ المقربون ١٣٢ المبدئية ٨٣٠٠٤ مكارم الاخلاق ١٤ المبدئية ٨٣٠٠٤ مكارم الاخلاق ١٤ المبدئية ٨٣٠٠٤ المبدئية ١٨٢٠ المكتفرن ٢٦ المكتفرن ٢٦ المكتفرن ٢٦ المكتفرن ٢٦ المكتفرن ٢٦ المتناسخ ٢٩ الملائكة ٢٠١٠ ١٣١٠ ١٣١٠ ١١١٠ ١٣١٠ المتهنكون ٢٩١ المبلائكة ٢٠١٠ ١٣١٠ ١٣١٠ ١١١٠ ١١١٠ ١١١٠ ١١١٠ ١١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                |                           |
| المبدئية ١٨٠٠٤ مكارم الاخلاق ١١ المبدئية ١٨٠٠٤ المبدئية ١٨٠٠٤ المبدئية ١٨٠٠ المكافرية ١٦٠ المكافرية ١٦٠ المكافرية ١٦٠ المكافرية ١٦٠ المكافرية ١٦٠ المكافرية ١٩٠ الملائكة ١٠٠١، ١٦٠ ١٩٦١، ١٩٦١ المتاسخ ١٩٠ الملائكة ١٠٠١، ١٩٠ المعافرية ١٩٠١ المعافرية ١٩٠ المعافرية ١٩٠١ المعافرية ١٩ | ! -                              | المباحث الإلهية ٨         |
| المبدأ و المعاد ه المكان ١١٦ المبدأ و المعاد ه المتفاسف الباهل ١١٠ المتفاسف الباهل ١١٠ المتفاسف الباهل ١١٠ المتفاسفة ١٤٢ المتفاسفة ١٤٢ المتفاسفين ١٩٨ الملأ الأعلى ٧ المتفاسفين ١٩٨ الملأ الأعلى ٧ المتفاسفين ١٩٨ المتفاتة ١٢٠ المقلية ١٢ المتفاتة ١٩٠ المعلمون ١٩١ المعاكاة ١٥٠، ٢٥ الملك الأعلى ١٩٠ المعلون ١٩١ المحمولات العقلية ٢٦ المكالموت ١٩٦٩ ١٤٠ المعلون ١٩١ المعلون الاسمام ١٩٨ المعلون الاسمام ١٩٨ المعلون الاسمام ١٩٨ المعلون ١٩١ المعلون الربانية ١٨ المعلون الر | 55,5                             | ·                         |
| المتفاسفة ١٤٧ المكرّنات ١٦، ١٦، ١٦، ١٦ المتفاسفين ٩٨ الملأالأعلى ٧ المتفاسفين ٩٨ الملأالأعلى ٧ المتفاسفين ٩٨ المتفاتكين ٩٢١ - العقلية ٢١ المتهنكين ٩٢١ المتهنكين ٩٢١ المتهنكين ٩٢١ المتحاكاة ١٥٠، ٢٥ الملاحدة ١٢١ المحاكاة ١٥٠، ٢٥ الملكوت العقلية ٣٦ المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٤٠، ١٤٠ المقرب ٤٧ مديرات الأمور ١٤٠ ماكوت السعاء ٨٨ المريد ٤٥ ملكوت السعاء ٨٨ المزاج ٨٨، ٩٢ المناج ٨٨ المناج ٨٨ المناج ٨٨، ٩١ المناج ٩٨، ٩١ المناج ٩٨، ٩١ المناح ١٩٠ الم | - 1-                             | الميدأ و المعاد ه         |
| المتفلسفين ٨٩ الملاً الأعلى ٧ المتفلسفين ٨٩ المتفلسفين ٩٨ المتناسخ ٩٣ الملائكة ٢٠١٠ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣١ ، ١٣١ المتهتكين ١٩٢ المتهتكين ١٩٢ المتهيمون ١٩ الملاحدة ١٦٦ الميمون ١٩ المحاكاة ٠٥١، ٢٥ الملاحدة ١٦١ ملك العوت ١٩١ ، ١٤ المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٢ المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٢ المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٢ المور ١٤٠ المورد ١٤٥ ملكوت السماء ٨٨ المريد ١٤٥ الملكوت الاسفل ١٧ المناج ٢٨ ، ١٩ المسخ ٩٠ ، ١٩ المسخ ٩٠ ، ١٩ المسخ ٩٠ ، ١٩ المسخ ١٩٠ الم | المكلِّمون ٦١                    | المتقلسف الجاهل ١١٠       |
| المتناسخ ٩٢ الملائكة ١٠١، ١٠١، ١٩٢١، ١٩٢١ المتهتكرن ٩٢١ المتهتكرن ٩٢١ المتهتكرن ٩٢١ المتهتكرن ٩٢١ المتهتكرة ١٩٠١ المحاكاة ١٥، ١٠٦٥ الملاحدة ١٦٦ المحاكاة ١٥، ١٦٥ الملك الأعلى ١٦٢ ١٤٠١ المحاوق ٥٥ الملك الأعلى ١٦٢ ١٠٤٠ المقرب ٤٧ مدبرات الأمور ١٤٠ المقرب ٤٧ ملكوت السماء ٨٨ المريد ٤٥ الملك الأعلى ١٦٠ ١٩٠ المناخ ١٨٠ ١٩٠ الملكوت الاسغل ١٧٠ المسخ ١٩٠ ١٩ المحكن الاشرف ٤٧ المسطر ١٣٠ المحكنات ١٤ المحلية ٩٧ الموت ٩٨ ١٠٠ المعاد ٤١، ٩٢ المعاد ٤١، ٩٢ المعاد ٤١، ٩٢ المعاد ٤١، ٩٢ المعاد ١٤٠ ١٠ المعاد ١٩٠ ١٠٠ المعاد ١٤٠ ٩٠ المعاد ١١٠ ١٠٠ ١١٠ المعاد ١١٠ ١٠٠ ١١٠ المعاد ١١٠ ١٠٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | المكرّنات ٦٦، ٦٧، ٨٨             | المتفاسفة ١٤٧             |
| المتهتكون ۱۲۲ العقلية ۲۱ المثل النورية ۷۷ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المهيمون ۱۹ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المهيمون ۱۹ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المحاول ۱۹۰، ۱۶۰ المحاول ۱۹۰، ۱۶۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المحرب ۱۶۰ المحرب ۱۶۰ المحرب السماء ۸۸ المزاج ۲۸، ۲۹ المحرب الاسفل ۲۱ المحرب ۱۹۰ المحاد ۱۹۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الملاُ الأعلى ∨                  | المتقلسقين ٨٩             |
| المتهتكون ۱۲۲ العقلية ۲۱ المثل النورية ۷۷ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المهيمون ۱۹ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المهيمون ۱۹ المحاكاة ۱۹۰، ۲۰ المحاول ۱۹۰، ۱۶۰ المحاول ۱۹۰، ۱۶۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المخلوق ۱۹۰ المحرب ۱۶۰ المحرب ۱۶۰ المحرب السماء ۸۸ المزاج ۲۸، ۲۹ المحرب الاسفل ۲۱ المحرب ۱۹۰ المحاد ۱۹۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰ ۱۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الملائكه ٢٠٦، ١٣٠، ١٣٤، ٢٣١، ١٣٩ | المتناسخ ٩٣               |
| المحاكاة ١٥٠، ٢٥ الملاحدة ١١٦ المحمولات العقلية ٢٦ ملك الموت ١٢٠ ١٤٠ المخلوق ٥٥ الملك الأعلىٰ ١٢ مديرات الأمور ١٤٠ ما الملك الأعلىٰ ١٢ ما المورد ١٤٠ ملكوت السعاء ٨٨ المزاج ٢٨، ٩٢ الملكوت الاسغل ٢١ المناج ٢٨، ٩١ ما المسلم ١٩٠٠ المسلم ١٩٠٠ المسلم ١٩٠٠ المسلم ١٩٠٠ المسلم ١٩٠٠ المسلم ١٩٠١ المسلم ١٩٠١ المسلم ١٩٠١ المسلم ١٠٠٠ المسلم ١٩٠١ المسلم  | ~ العقلية ٢١                     | المتهتكون ١٢٣             |
| المحمولات العقلية ٢٦ ملك الموت ١٢٠، ١٤٠ المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٢ مديرات الأمور ١٤٠ مـ١٠ مديرات الأمور ١٤٠ مـ١٠ مديرات الأمور ١٤٠ مـ١٠ ملكوت السعاء ٨٨ المريد ١٤٥ الملكوت السعاء ٨٨ المناج ٢٨، ٢٩ الملكوت الاسفل ٢١ المسخ ١٩٠ مـ١٠ الممكن الاشرف ٤٧ المسطر ١٠٠ الممكنات ١٤ الممكنات ١٤ الممكنات ١٤ الممكنات ١٤ المشية ٩٦ المينان ١٠٠ الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ المعاد ١٠٠ مــ المعاد المعاد ١٠٠ مــ المعاد المعاد ١٠٠ مــ المعاد المعاد ١٠٠ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ المعاد ١٠٠ مــ مــ مــ مــ مــ مــ مــ المــ مــ مــ مــ مــ مــ مــ مــ مــ مــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ــہ المهیمون ۱۹                  | المثل النورية ٧٧          |
| المخلوق ٥٥ الملك الأعلى ١٢ مديرات الأمور ١٤٠ ما المقرب ١٤ ما المريد ١٤ ما المريد ١٤٠ ما المريد ١٤٠ ما المريد ١٤٠ المريح ١٤٠ المريح ١٤٠ المسخ ١٩٠٩ المسخ ١٩٠٩ المسخ ١٩٠٩ المسخ ١٩٠٩ المسخ ١٩٠٩ المسخ ١٩٠٠ المسخان ١٩٠١ المسخان ١٤٠ الموت ١٩٠٩ الموت ١٩٠٩ الموت ١٩٠٩ المينية ١٩٠ ما الميزان ١٩٠٩ الميزان ١٩٠٩ ما الميزان ١٩٠٩ ما الميزان ١٩٠٩ ما الميزان ١٩٠٩ ما المعاد ١٩٠٨ ما المعاد ١٩٠٨ ما المعاد الربانية ٨ ما المعاد ١٩٠١ المعاد ١٩٠٩ المعاد الربانية ٨ ما المعاد ١٩٠٩ المعاد الربانية ٨ ما المعاد المع | الملاحدة ١١٦                     | المحاكاة ١٥٠، ٥٢          |
| مديرات الأمور ١٤٠ ـــ المقرب ٢٧ المريد ٥٤ ـــ المريد ٥٤ ملكوت السماء ٨٨ المريح السماء ٨٨ المريح ١٨٠ ٩٢ المريح ١٩٠ ــ الإعلى ١٨٠ ٩٢ المسخ ١٩٠ ١٩ الممكن الاشرف ٤٧ المساعر الروحانية ١٩٠ الممكنات ٤١ الممكنات ٤١ الممكنات ٤١ الممثناة ٧٧ الموت ٩٨ ١٠٠ المشية ٩٩ ـــ الطبيعى ١٠٠ الميان ٩٣ الميان ٩٢١ ـــ الطبيعى ١٠٠ الميان ٩٢١ ـــ الجسمانى ٥٨ ٩٣، ٤٤١ ـــ التعادل ٩٢١ ـــ المعادف الربانية ٨ ـــ التعادد ٩١٠ ـــ التعاد | ملك الموت ١٤٠، ١٤٠               | المحمولات العقلية ٣٦      |
| المريد ٤٥ ملكوت السماء ٨٨ المزيد ٤٥ الملكوت السماء ٨٨ المزاج ٨٦، ٢٩ الملكوت الاسفل ٢٧ المسخ ٩٠ ، ٢٩ المسطر ١٣٠ الممكن الاشرف ٤٧ المسطر ١٣٠ الممكنات ٤١ الممكنات ٤١ الممكنات ٤١ الممثناة ٧٧ الموت ٨٩٠ ، ١٠ المشية ٩٣ المينان ٩٣ الميان ٩٣٠ الميان ٩٢١ الميان ٩٢١ الميانية ٨٠ ا | الملك الأعلى ١٣                  | المخلوق ٥٥                |
| المزاج ٢٨، ٢٧ الملكوت الاسغل ٧١ المناج ٢٨، ٢٠ الاعلى ٢١، ٢٧، ٢٧ المسخ ٠٩، ٢٠ المسطر ١٣٠ الممكن الاشرف ٤٧ الممثنات ٤١ الممثنات ٤١ الممثنات ٤١ الممثنات ٤١ الممثناة ٧٧ الموت ٨٠٠٠ المشية ٣٩ - الطبيعى ١٠٠ الميان ٤١، ٣٩ الميان ١٠٠ الميان ١٠٠ الميان ١٠٠ الميان ١٠٠ الميان ١٠٠ الميانية ٨٠ - التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - التعادد ١٩٥ المعارف الربانية ٨ - المعارف الربانية ٨ - التعادد ١٩٥ المعارف الربانية ٨ - التعادد ١٩٥ المعارف الربانية ٨ - المع | ــ المقرب ٤٧                     | مديرات الأمور ١٤٠         |
| المسخ ٩، ٩٠ - الاعلى ٧٠. ٢٧. ٩١ المسخ ٩٠ . ١٩ المسخ ٩٠ . ١٩ المسخل ١٩٠ المسخل الاشرف ٤٧ المشاعر الروحانية ١٩٠ المسئلة ٧٧ الموت ٩٨ . ١٠ المشية ٩٩ - الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٠ ٣٩ الميان ١٩٠ - الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٠ ٩٠ المعانى ٥٥. ٩٣ . ١٤١ - التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - التعادل ١٢٩ . التعادل ١٩٠ . التعادل ١٢٩ . المعارف الربانية ٨ - التعادل ١٩٠ . التعادل ١٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ملكوت السيماء ٨٨                 | المريد ٥٤                 |
| المسطر ١٣٠ الممكن الاشرف ٤٧ المشاعر الروحانية ١٣٥ الممكنات ٤١ المشاعة ١٠٥ الموت ٨٩٠ ١٠٠ المشية ٣٩ - الطبيعى ١٠٠ المبية ٣٩ المياد ١٠٢ الميانية ٨٠ الميانية ٨٠ - الميانية ٨٠ - المعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ - المعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الملكوت الاستقل ٧٧               | المزاج ٨٦، ٩٢             |
| المشاعر الروحانية ١٣٥ الممكنات ٤١ المشاعر الروحانية ١٠٠ الموت ٨٠٠٠ الموت ٨٠٠٠ المشية ٣٩ الطبيعى ١٠٠ المعاد ١٠٤ الميان ١٠٩ الميان ١٠٩ المعاد ١٠٩٠ الجسمانى ٨٠ ٩٣٠ ١٤٤ التعادل ١٢٩ المعارف الربانية ٨ التعادل ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | پ الاعلى ٧١، ٧٦، ٩٢  .           | المسنخ ۹۰، ۹۰             |
| المشكاة ٧٧ الموت ٨٠٠٠٨<br>المشيّة ٣٩ الطبيعى ١٠٠<br>المعاد ١٤، ٩٣ الميزان ١٢٩<br>الجسمانى ٨٥. ٩٣، ١٤٤ التعادل ١٢٩<br>المعارف الربانية ٨ التعادد ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الممكن الاشرف ٤٧                 | المسطر ١٣٠                |
| المشيّة ٣٩ الطبيعى ١٠٠<br>المعاد ١٤، ٩٣ الميزان ١٢٩<br>الجسمانى ٨٥، ٩٣، ١٤٤ التعادل ١٢٩<br>المعارف الربانية ٨ التعاد ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الممكنات ٤١                      | المشاعر الروحانية ١٣٥     |
| المعاد ١٤، ٩٢ الميزان ١٢٩ الميزان ١٢٩ - الميزان ١٢٩ - الميزان ١٢٩ - الميزان ١٢٩ المعادف الربائية ٨ - المعادف الربائية ٨ - المعادف ١٢٩ - المعادف | الموت ۸۹، ۱۰۰                    | المشكاة ٧٧                |
| - الجسمانى ٨٥. ٩٣. ١٤٤ - التعادل ١٢٩<br>المعارف الربانية ٨ - التعادد ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ب الطبيعي ١٠٠                    | المشيّة ٣٩                |
| المعارف الربانية ٨ - التعاند ١٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الميزان ١٢٩                      | المعاد ١٤، ٩٣             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ــ التعادل ١٢٩                   | •                         |
| المعرفة ۲۲، ۸۰، ۱۵۲ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <i>ــ التعاند</i> ۱۲۹            | = :                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۔ التلازم ۱۲۹                    | المعرفة ۲۲، ۸۰، ۲۰۲       |

نهرستها

| :9                    | ن:                                           |
|-----------------------|----------------------------------------------|
| الواجب ۲۲، ۲۸         | النبوة ١٤٧                                   |
| ــ الوجود ٢١، ٢٢، ٣٣  | النبى ٤                                      |
| ۔۔ بالذات ۲۰          | النبيين ١٠٢                                  |
| الواحد ٢١             | النسخ ٩٠                                     |
| الوجوب ٢٥             | النفخه ۱۳۸                                   |
| ـــ الوجود ٢٥، ٢٨     | نف <i>س</i> الأمر ٦٠                         |
| ۔۔ <b>بالغی</b> ر ۲۰  | نفس الإنسان ٨٥                               |
| الوجود ۱۸، ۲۲، ۲۲، ۲۷ | النَّـفْس ٧، ٥٥، ٨٨، ٧٨، ٨٨، ٩٨، ٩٠، ٩٠، ٥٥، |
| ~ الحقيقى ٢٦          | ••6 716 316 VIA 776 P36                      |
| ~ المجازي ۲۵، ۲۹      | 101.10.                                      |
| ــ المنبسط ٢٦، ٤٠     | ــ الإنساني ٢٦                               |
| الوحدانية ٤٢          | ــ الإنسانية ٧٩، ١٣٠                         |
| الورع ٨               | <b>الحيوانية</b> ٧٥                          |
| الولادة الصنغرى ١١٩   | ــ السعيدة ١٣٠                               |
| ــ الكبرى ١١٩         | ــ المنطبعة ٤٩                               |
| الوهم ٧٤              | ــ المنطبعة ٤٩                               |
|                       | النَفَس الرحماني ٢٦                          |
| <b>:A</b>             | نفرس المستعدين ١٣١                           |
| الهوية البسيطة ١٥     | النفوس ۸۷، ۹۲، ۹۳، ۱٤۲                       |
| الهيولى ٧١            | ــ الإنسانية ٥، ١٨                           |
|                       | ~ الفلكية ×٤، ٤٩                             |
| ى:                    | <b>~ الكلية ∧ ٤</b>                          |
| يوم القيامة ١٢٣       | ــ المُردية ١٠٢                              |
| اليوم الإلهي ٦٨       | النور ٤٣                                     |
| ۔ ذي المعارج ٦٨       |                                              |
| •                     |                                              |

### منابع و مآخذ تحقيق

قرآن كريم.

آئين زرواني، مسعود جلالي مقدم.

تهران، [بی ن]، ۱۳۷۲.

آئین شهریاری در شرق، ساموئیل.ک.ادی، ترجمه فریدون بدرهای.

تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳٤٧.

أكوستن، كارل ياسپرس، ترجمهٔ محمدحسن لطفي.

تهران، خوارزمی، ۱۳۹۳.

أثولوجيا، افلوطين، ترجمه ابن ناعمه حمصى، تصميع جلال الدين آشتياني. تهران، انجمن فلسفه ايران، ١٣٥٦.

> ارسطو و حکمت مشاء، ژان برن، ترجمه سیدابوالقاسم پورحسینی. تهران امیر کنیر، ۱۳۷۳

> > الإرشاد، مفيد، صححه كاظم موسوى.

طهران، دارالکتب الاسلامیة، ۱۳۷۷ق.

اسپینوزا، کاپلستن، ترجمهٔ سیدمحمد حکاک.

تهران، حکمت، ۱۳۷۳.

أصول الفلسفة الإشراقية، محمدعلي ابوريان.

بيروت، دارالطلبه.

أعلام النبوّة، ابوحاتم الرازي، تحقيق و تصحيح صلاح الصاوى و غلامرضا اعواني. تهران، اندمن فلسفة ابران، ١٣٥٦.

انسان، مارکسیسم و اسلام، علی شریعتی.

ج ٢، قم [مركز پخش حرّ]، ١٣٥٥.

بحار الأنوار، علامة مجلسي.

قم، ۱۳۷۱ ق.

بدایات التفلسف، مهدی فضل الله.

بيروت، دارالطليعة.

بدايات الفلسفة الأخلاقية، محمد عبدالرحمن مرحبا.

بيروت، عزالدين.

**پایدیا،** ورنرپِگر، ترجمهٔ محمدحسن لطفی.

تهران، خوارزمی، ۱۳۷۸.

تاريخ الحكماء، تفطي.

لایپزیک، ۱۹۰۳.

تاريخ الفلسفة العربية، حنا الفاخوري و خليل الجرّ.

بيروت، دارالجيل.

تاريخ الفلسفة اليونانية، محمد عبدالرحمن مرحباً.

بيروت، عز الدين ـ عويدات.

تاريخ الفلسفة و العلم، على زيعور.

بيروت، عزالدين.

تاریخ اندیشه های کلامی در اسلام، عبدالرحمن بدوی، ترجمه صابری.

مشهد، آستان قدس.

تاریخ ایران باستان، حسن بیرنیا.

چ ۵. تهران، دنیای کتاب، ۱۳۷۰.

تاريخ تعدن، توين بي، ترجمهٔ يعقوب آژند.

تهران، مولی، ۱۳۹۲.

تاريخ تعدن، ويل دورانت، هيئت مترجمين.

چ ۲ تهران، آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۷۰.

تاريخ فلسفه اسلامي، هانري، كوربن، ترجمهٔ جواد طباطبائي.

تهران، کویر، ۱۳۷۲

تاریخ فلسفه بر اسلام (۶ج)، م.م. شریف، ترجمهٔ فارسی زیر نظر نصرالله پورجوادی. تهران، نشر بانشگاهم، ۱۳۷۲-۱۳۷۰

تاریخ فلسفه (دوره یونانی و روم)، امیل بریه (برهیه)، ترجمه علیمراد داودی.

چ ۲. تهران، نشر دانشگاهی، ۱۳۷٤.

تاريخ فلسفة شرق و غرب، زير نظر رادا كريشنا، ترجمه خسرو جهانداري و...

تهران، آموزش انقلاب اسلامي، ١٣٦٧.

تاريخ فلسفه غرب، برتراندراسل، ترجمهٔ نجف دريابندري.

تهران، سخن، ۱۳٤٠.

تاريخ فلسفه قرون وسطى، و.ن.برانيت، ترجمه اسمعيل دولتشاهى.

[تهران] تربيت معلم، ١٣٥٤.

تاريخ فلسفه، ويل دورانت، ترجمه عباس زرياب خوئي.

تهران، دانش، ۱۳۲۵.

تاریخ فلسفه یونان، گاتری، ترجمهٔ مهدی قوام صفری.

تهران، فکر روز، ۱۳۷۵.

تاريخ فلسفه (يونان و روم)، فردريك كاپلستن، ترجمهٔ سيدجلال الدين مجتبوى.

چ ۲. تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۹۸.

تاريخ قرون وسطى، آلبرماله، ترجمه عبدالحسين هژير.

تهران، ابن سینا، ۱۳۳۵.

تاریخ ماد، ادیاکونوف، ترجمهٔ کریم کشاورز.

۾ ۲. تهران، ٻيام، ١٣٥٧.

تاريخ ملل شرق، آلبرماله، ترجمهٔ عبدالحسين هزير.

ج ۲. [بیم] ابن سینا، ۱۳۳۲.

تاريخ هرودوت، ترجمهٔ ع. وحيد مازندراني.

تهران، علمي، ١٣٢٤.

التحصيل، بهمنيار بن المرزبان، تصعيع مرتضى مطهرى.

ج ۲. تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۵.

تصوّف و ادبیات تصوّف، یوگنی ادوارد ویچ برتلس، ترجمهٔ سیروس ایزدی.

تهران، امیرکبیر، ۲۵۲.

التعليقات، ابن سينا، حققه و قدّم له عبدالرحمن بدوى.

قم، مركز النشر \_مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٤.

تفكر فلسفى غرب، مرتضى مطهرى.

قم، نشر اندیشه.

تمدنهای باستانی، ژرژ کنتنو، ترجمه علی اصغر سروش.

[تهران]، سازمان کتابهای جیبی، [۱۳٤٣].

جامع الحكمتين، ناصر خسرو، تصحيح هانري كربن و محمد معين.

تهران، انستیتری ایران و فرانسه، ۱۳۲۲.

جامعة باز و دشمنان آن، كارل بوپر، ترجمه عزت الله فولادوند.

تهران، خوارزمی، ۱۳۹٤.

جنگهای صلیبی، رنه گروسه، ترجمه علی اصغر شمیم.

تهران، مطبوعات علمي، ١٣٢٨.

حدسها و ابطالها، كارل پوپر، ترجمه احمد آرام.

تهران، شرکت سهامی انتشار، ۱۳۹۳.

حدوث العالم، صدرالدين الشيرازي، تصحيح سيّد حسين موسويان.

تهران، بنیاد حکمت اسلامی صدرا، ۱۳۷۸.

الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة، صدرالدين محمد الشيرازي.

الطبعة الثالثة بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٨١.

حيات مردان نامى، پلوتارخوس، ترجمه رضا مشايخى.

تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، ۱۳۳۲.

خريف الفكر اليوناني، عبدالرحمن بدوى.

بيروت، دارالعلم، ١٩٧٩.

دوره آثار فلوطين، ترجمه محمدحسن لطفي.

تهران، خوارزمی، ١٣٦٦.

دین ایرائی، امیل بنونیت، ترجمه بهمن سرکاراتی.

۾ ۲. تهران، بنياد فرهنگ ايران، ١٣٥٤.

زيدة العجائب، نوفل افندي.

مبئي.

زردشت و جهان غرب، ژدوشن گیمن، ترجمه مسعود رجبنیا.

[بیم]، انجمن فرهنگ ایران باستان، ۱۳۵۰.

سرگذشت قانون، على پاشا صالح

[تهران، دانشگاه تهران، ۱۳٤۸]

سرگذشت و عقاید فلسفی خواجه نصیرالدین طوسی، محمد مدرسی(زنجانی).

تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۵.

سير حكمت در ا<mark>روپا،</mark> محمدعلی فروغی.

تهران، زوّار، ۱۳۱۷.

سیر حکمت در یونان، شارل ورنر، ترجمهٔ بزرگ نادرزاد.

تهران، زوّار، [بي ت].

سیر فلسفه در ایران، محمد اقبال، ترجمه [امیرحسین] آریانپور.

تهران، مؤسسه فرهنگی منطقهای، [۱۳٤٧].

سیر فلسفه در جهان اسلام، ماجد فخری، ترجمهٔ فارسی زیر نظر نصراش پورجوادی. تهران، نشر دانشگاهی، ۱۳۷۲،

شرح الهداية، صدرالدين الشيرازي، باحواشي ميرزا ابوالحسن جلوه و...

چاپ سنگی، طهران، میرزا محمدعلی کتابفروش شیرازی، ۱۳۱٤.

شرح فصوص الحكم، مؤيدالدين جندى، تصحيح آشتياني.

مشهد، دانشگاه مشهد، ۱۳۲۱.

الشفاء (الإلهيات) ابن سينا، تحقيق الأستاذين الأب قنواني و سعيد زايد.

قم، مكتبة آية الله المرعشى، ١٤٠٤ق.

الشواهد الربوبية، صدرالدين شيرازى، تصحيح جلال الدين آشتياني.

مشهد، دانشگاه مشهد، ۱۳٤٦.

طبیعیات، ارسطر، ترجمهٔ مهدی فرشاد.

تهران، امیرکبیر، ۱۳۱۳.

عيون الأخبار، ابن بابويه، محمد مهدى حسن.

[نجف المطبعة حيدرية، ١٢٩٠ق.]

عيون الأنباء، ابن ابي اصيبعه.

بيروت، دارالفكر، ١٣٧٦ق.

فارابي مؤسّس فلسقة استلامي، رضنا داوري اردكاني.

ج ۲. تهران، مؤسسهٔ مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۹۲.

الفتوحات المكية (١٤٤ج)، ابن عربي، تحقيق و تقديم عثمان يحيي.

بيروت، دار احياء التراث العربي، ١٩٩٤.

الفتوحات المكية (طبع قديم) عج.

بيروت. دارمسادر [بيت]

القصل في الملل و الاهواء و النحل، ابن حزم.

قاهره، ۱۳۱۷.

فلاسفة شيعه، عبدالله نعمه، ترجمة جعفر غضبان.

تهران، انتشارات آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۹۰.

فلسفههای بزرگ، پیردوکاسه، ترجمهٔ احد آرام.

[تهران، على اكبر علمي]، ١٣٢٧ (چه ميدانم ش١).

فلسفة ديكارت و نبچه. مهدي فضل الله.

فهرستها

بيروت، دارالطليعة.

الفلسفة في الهند، على زيمور.

بيروت، عزالدين.

الفهرست، ابن نديم.

قاهره، [بي ت].

قاموس الرجال، محمد تقي التستري.

تهران، مرکز نشر کتاب، ۱۳۷۹ق.

القرامطة بين المد و الجزر، مصطفى غالب.

بيروت، دارالاندس، [بيت].

قوت القلوب، ابوطالب مكى، تحقيق على محمد عبد اللطيف.

قاهره، مطبعة المصرية، ١٣٥١ق.

كنز الحكمة (ترجمة نزهة الأرواح و روضة الأفراح)، شمس الدين شهرزورى، ترجمة

ضياء الدين درّى.

طهران، چاپخانه دانش، ۱۳۱٦.

كلستان، سعدى، تصميح و توضيح غلاممسين يوسفى.

ج ۲. تهران، خوارزمي، ١٣٦٩.

مبانی و تاریخ فلسغهٔ غرب، رح هالینک دیل، ترجمه عبدالحسین آنرنگ. تهران، کمهان، ۱۳۲۶.

المبدأ و المعاد، صدرالدين الشيرازي، تصحيح جلال الدين آشتياني.

تهران، انحمن فلسفه ایران، ۲۰۵۶.

متافيزيك، ارسطو، ترجمهٔ شرف الدين خراساني.

تهران، نشر گفتار، ۱۳۲۲.

متفكران يوناني، تئردور كميرتس. ترجمة محمد حسن لطفي.

تهران، خوار زمی، ۱۳۷۵.

مجموعه مصنفات شیخ اشراق (۱۶)، تصمیح مانری کرربن.

تهران، انجمن فلسفه ایران، ۱۳۵۵.

مجموعة رسائل، خواجه نصيرالدين طوسى، تصحيح محمدتقى مدرس رضوى. تهران، دانشگاه تهران، ١٩٣٥.

مزدیسنا و تأثیر آن در ادب فارسی، محمد معین.

چ ۲. تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۸.

المشاعر. صدرالدين شيرازي، تصحيح هانري كرين،

ی ۲. طهوری، ۱۳۹۳.

مطالعات تطبیقی در فلسفهٔ اسلامی، سعید شیخ، ترجمه مصطفی محقق داماد.

تهران، خوارزمی، ۱۳۲۹.

المظاهر الإلهية، صدرالدين الشيرازي، جلال الدين أشتياني.

مشهد، دانشگاه مشهد، [۱۲۸۰ ق]

مع الفلسفة اليونانية، محمد عبدالرحمن مرحباً.

بيروت، عويدات.

معتزله، محمود فاضل (يزدى مطلق).

تهران، نشر مرکز دانشگاهی، ۱۳٦۲.

المعجم المفرس لألفاظ أحاديث بحار الأنوار، إشراف عليرضا برازش.

طهران، وزارة الشقافة و الإرشهاد الإسلامي مؤسسة الطباعة و النشر، ١٣٧٧-١٤١٥

مقاتل الطالبين، ابوالفرج اصفهاني، تحقيق احمد صفر.

قاهره، داراحياء الكتب العربية، ١٣٦٨ق.

مقالات معین، بکرشش مهدخت معین،

تهران، معین، ۱۲۲۱.

مقالهای بر فلسفهٔ علوم، رودلف کارناپ، ترجمه یوسف عقیقی.

[تهران] نیلوفر، ۱۳۱۳.

الملل و النحل، محمد بن عبدالكريم الشهر ستاني، تحقيق محمد سيّد كيلاني.

بيروت، دارالمعرفة، ١٣٩٥\_١٩٧٥.

منتخباتي از آثار حكماي الهي ايران، جلال الدين آشتياني.

تهران، انستیتو ایران و فرانسه، ۱۳۵۱.

موسوعة اعلام الفلسفه، زوني إيلي الفا.

بيروت، دارالكتب.

موسوعة الفلسفة، عبدالرحمن بدوي.

بيروت، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، ١٩٨٤.

نخستين فيلسوفان يونان، شرف الدين خراساني.

تهران، شرکت کتابهای جیبی، ۱۳۵۰.

نقد تفكر فلسفى غرب، اتين ژيلسن، ترجمه احمد احمدى.

تهران، حکمت، ۱۳۵۷.

نهج البلاغة، تحقيق صبحى الصالح.

بيروت دارالكتب، ١٩٨٠.